🚔 आत्म-कीर्तन 🚽

ग्रध्यात्मयोगी न्यायतीर्थं सिद्धान्तन्यायसाहित्यशास्त्री शान्तमूर्ति पूज्य श्री मनोहरजी वर्त्ती "सहजानन्द" महाराज ढारा रचित

हूं स्वतन्त्र निश्चल निष्काम । ज्ञाता द्रष्टा श्रातमराम ॥टेक॥

भ्रन्तर यही ऊपरी जान, वे विराग यहं रागवितान । मैं वह हूं जो हैं भगवान, जो मैं हूं वह हैं भगवान ॥१॥

> मम स्वरूप है सिद्ध समान, ग्रमित शक्ति सुख ज्ञान निधान । किन्तु ग्राशवश खोया ज्ञान, बना भिखारी निपट ग्रजान ॥२॥

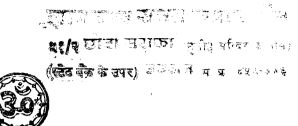
सुख दुःख दाता कोइ न श्रान, मोह राग दुःख की खान । निजको निज परको पर जान, फिर दुःखका र्नाह लेश निदान ।।३।।

> जिन शिव ब्रह्मा राम, विष्णु बुद्ध हरि जिसके नाम । राग त्यागि पहुंचूं निज घाम, ग्राकुलताका फिर क्या काम ॥४॥

होता स्वयं जगत परिएााम, मैं जगका करता क्या काम । दूर हटो परकृत परिएााम, 'सहजानन्द' रहूं ग्रभिराम ॥४॥

[धर्मप्रेमी बंधुग्रो ! इस ग्रात्मकीर्तनका निम्नांकित ग्रवसरों पर निम्नांकित पद्धतियों में भारतमें ग्रनेक स्थानोंपर पाठ किया जाता है । ग्राप भी इसी प्रकार पाठ कीजिए] १---शास्त्रसभाके ग्रनन्तर या दो शास्त्रोंके बीचमें श्रोतावों द्वारा सामूहिक रूपमें । २---जाप, सामायिक, प्रतिक्रमएको ग्रवसरमें । ३---पाठशाला, शिक्षासदन, विद्यालय लगनेके समयमें छात्रों द्वारा । ४----सूर्योदयसे एक घंटा पूर्व परिवारमें एकत्रित बालक, बालिका, महिला तथा पुरुषों द्वारा । १---किसी भी ग्रापत्तिके समय या ग्रन्य समय शान्तिके ग्रर्थ स्वरुचिके ग्रनुसार किसी ग्रर्थ, चौपाई या पूर्ए छंदका पाठ शान्तिप्रेमी बन्धुग्रों द्वारा ।

\*\*\*000\*\*\*



# प्रवचनसार प्रवचन तृतीय भाग

ग्रब तक केवलज्ञानके विषयमें वर्र्शन हुग्रा, ग्रब ग्रानन्दका वर्णन शुरू होता है। ग्रानन्दाधिकार यहाँसे प्रारंभ होता है। ज्ञानप्रपञ्चके ग्रनंतर ग्रानन्दप्रपञ्च कहनेका प्रयोजन यह है कि ग्रात्मामें यद्यपि ज्ञान ग्रौर ग्रानंद दोनों सहज गुण हैं तथापि संवेदन ज्ञान द्वारा हो है, ग्रतः पहिले ज्ञानप्रपञ्च किया। ग्रब ज्ञानसे ग्रभिन्न ग्रानन्दके स्वरूप बनाते हैं ग्रौर साथ ही साथ यह भी कहते हैं कि उस सुखके ग्रनेक परिएामनोंमें कौनसा सुख हेय है, कौन सा सुख उपादेय है?

> ग्रत्थि ग्रमुत्तं मुत्तं ग्रदिदियं इंदियं च ग्रत्थेसु । गाणां च तहा सोक्खं जं तेसु परं च तं गोयं ॥ १॥

उपादेय ज्ञान थ्रौर सुखके विवरएाका संकल्प—इस गाथामें सबसे पहले यह बताते हैं कि सुखका स्वरूप ज्ञानसे ग्रभिन्न है। सुखका जो संवेदन है, सुखरूप जो परिएाति है, वह ज्ञानसे ग्रभिन्न है। जहाँ सच्चा सुख नहीं होता, जहाँ शुद्ध सुख नहीं हीता, बहाँ तो यह छाँट की जा सकती है कि यह सुख ग्रौर यह ज्ञान, परन्तु जहां सच्चा सुख होता है वहाँ यह छांट करना कठिन है। वहाँ तो सुख ग्रौर ज्ञान ग्रीभन्न हैं। इस प्रकारसे ज्ञानसे ग्रभिन्न जो सुख है उसका स्वरूप बताते हुए यह बताते कि कौनस। ज्ञान व सुख हेय है ग्रौर कौनसा ज्ञान व सुख उपादेय है ?

उपादेय ज्ञान व सुखका निरूपए — ज्ञान ग्रौर सुख मूर्तिक ग्रौर इन्द्रियज भी हैं ग्रौर ज्ञान ग्रौर सुख ग्रमूर्तिक ग्रौर ग्रतीन्द्रियज भी हैं। सबसे पहले सुखका स्वरूप पहिचानने के लिए सुखके दो प्रकार बनालो — एक मूर्तिक ग्रौर इन्द्रियज व दूसरा ग्रमूर्तिक ग्रौर ग्रतीन्द्रियज। मूर्तिक सुखके जान को पहले स्मरएा कीजिये कि ग्रवधिज्ञानका विषय क्या क्या है ? ग्रवधि ज्ञान कर्न परमाणुग्रों को जानने वाला है, राग द्वेष ग्रादि भाव जो कर्मपरमाणुग्रोंके कारण हैं उनको भी जानने वाला है, राग द्वेष ग्रादि भावों से सुख दुःख परिणामोंको भी जानने वाला है, उपशम सम्यन्दर्शन ग्रौर क्षायोपशमिक सम्यन्दर्शनको भी जानने वाला है, ता ग्रवधिज्ञान मूर्तिक को ही जानता ।- उसके विषय क्या क्या बन गये ? रागद्वेष भी, सुख दुःख

+-

भो, क्षायोपशमिक और औपशमिक भाव भी, ये सब उनके विषय हैं। तो जिनको वह संसारी जीव सुखका अनुभव करता है और जो कर्मके उदयसे हैं, इसलिये ये फूर्तिक हो हैं। इन्द्रियोंसे और कर्मके उदयसे जो सुख उत्पन्न होता है, वह तो मूर्तिक ग्रीर इंद्रियज ही है। इसरे प्रकार से ज्ञानसुख अपूर्तिक श्रीर अतीन्द्रियज होता है। वह अतीन्द्रिय और अमूर्तिक ज्ञान सुख ही यहां मुख्य माना गया है, श्रीर उसे ही उपादेय समफ्रना चाहिये। मूर्तिक ज्ञान श्रीर प्रूतिक सुख हेय हैं। जितने भी मूर्त भाव हैं, सब हेय हैं। भगवानकी भक्तिमें जो अनुराग है वह भी कर्मके उदयसे है, तो वह भी हेय है। वृत्तिमें संयमसे, बतसे चलनेकी, उसे पालनेकी जो बुद्धि है, ग्रीर उनमें जो अनुराग रहता है, तो वह भी कर्मके उदयसे होता है, इसलिए वह भी हेय है। जो कर्मके उदयसे उत्पन्न हो, वह श्रनुराग ग्रीर बुद्धि हेय होती है, उपादेय नहीं। वस्तुत: तो निश्चयसे जो बुद्धि लगती है, वह भी उपादेय नहीं। जो शुद्ध प्रवस्थामें पहुंच गया उसके तो उपादेयकी बुद्धि ही नहीं है, वे तो निश्चयको भी उपादेय नहीं बता सकते। निश्चय तत्त्व उपादेय है, यह भाव भी कर्मके उदयसे होता, तो निश्च्य तत्त्व उपादेय है, यह भाव भी मूर्तिक ही होता। तो यह भी हेय परिणाम है। व्यवहारकी तो चीज जाने दो, निश्चय तत्त्व उपादेय है, ऐसा परिणाम भी हेय है।

अतीन्द्रिय ज्ञानको व सुखको उपादेयता-कहते कि ज्ञान और सुख मूर्तिक भी होता, इन्द्रियज भी होता, ग्रमूर्तिक भी होता, ग्रतीन्द्रियज भी होता, उन चारोंके बीचमें जो ग्रमूर्तिक श्रीर ग्रतीन्द्रियज है, वह उपादेय है। जो मूर्तिक श्रीर इंद्रियज सुख व ज्ञान है, वे क्षायोपश-मिक इन्द्रियोंके द्वारा उत्पन्न होते, इसलिए वह जान और सुख पराधीन होते । ग्रानन्दके शुद्ध स्वरूपको बतानेके लिए, उसके म्रज्ञुद्ध स्वरूपको बताया जायगा, श्रौर फिर जुद्ध स्वरूप समभमें ग्रायगा । शुद्ध ग्रानन्दको सूल्य प्रशुद्ध ग्रानन्दका वर्णन करके जाना जायगा । यह ग्रशुद्ध ग्रानन्द इन्द्रियोंसे पैदा होता है, इसलिये पराधीक है। जितने भी मुख है, वे सब पराधीन हैं। स्वाधीन सुख तो सहज शुद्ध आत्माका अवलोव ने, इसीमें अहं अहं ऐसा प्रत्यय करके अभेद ज्ञानकी स्थितिसे रहता ही है। जितना भो इन्द्रियौसे जायमान सुख है, वह पराधीन सुख है। दुनियाके लोग बड़े-बड़े महल, बड़ी-बड़ी संपत्तियाँ जोड़नेके लिए परिश्रम कर जाते, परंतु परि-श्रम पूरे होनेपर भी उसे भोग सकते हैं या नहीं, ऐसी वहां कोई गारंटी नहीं लगा सकते, इस-लिए यह सुख पराधीन है। पराधीन सुख होनेके कारएा यह हेय है। ज्ञान मूर्तिक भी होता ग्रौर ग्रमूर्तिक भी होता, इसी तरहसे मुख भी मूर्तिक भी होता ग्रौर ग्रमूर्तिक भी होता । जो ज्ञान और सुख मूर्तिक है वह तो हेय है, और जो ज्ञान और सुख ग्रमूर्तिक है, वह उपादेय है । म्रतीन्द्रिय ज्ञान सुख व इन्द्रियज ज्ञान सुखमें अन्तर--मूर्तिक होनेके कारण भौर इन्द्रियोंसे पैदा होनेके कारण तो क्रमसे इसकी प्रवृत्ति है । केव तीके ज्ञान ग्रौर मुख ग्रमूर्तिक

X

होनेके कारएग वह इन्द्रियोंसे पैदा नहीं होता ग्रौर उसमें क्रमसे प्रवृत्ति नहीं होती । उनके जैसे सर्वज्ञानकी पर्याय सर्व ज्ञेयोंमें एक साथ ग्राई, इसी तरहसे सर्व सुखकी पर्यायें, जिसे ग्रनन्त सुख कहते हैं उस ग्रनंत सुखकी सारी चीज उनमें एक साथ ग्राती हैं । उस ग्रनन्त सुखका यदि ग्रनुमान करें तो यहाँके जीवोंको जितना सुख मिलता है उन सब जीवोंका सर्व सुख जोड़ डालो ग्रौर उनके तीनों कालोंके सब सुखोंको जोड़ लो, जोड़ने पर जो सुख ग्रावे उससे भी ग्रनन्त गुराग सुख वहां पाया जाता है । एक साथ तीनों कालोंके सब सुख जितने से भी ग्रमिक सुख उनमें होते हैं । परन्तु जीवोंके तीनों कालोंके सुखोंकी जाति उनके ग्रमूर्त सुखमें मिलती ही नहीं है, इसलिए उनके सुखकी जाति तो बिल्कुल ही न्यारी है । यहाँके जीवोंमें तो जो सुख हैं वह कर्मके उदयसे हैं, इन्द्रियसे पैदा होते हैं, पराधीन है, दुःख भी उसमें बीच बीचमें ग्राने जाते हैं । कोई मनुष्य ऐसा नहीं है कि वह एक दिन भी लगातार सुखी ही सुखी रहे, कोई मनुष्य ऐसा नहीं मिल सकता जो निष्पक्ष दृष्टिसे ऐसा कह दे कि वह ग्राज दिन भर सुखो रहा । यहाँके जीवोंका यह ज्ञान ग्रौर यह सुख दोनों पराधीन, विनाशीक, कर्मके उदयसे होने वाले, क्रमंसे होने वाले, प्रतिपक्ष दुःच सहित, हानि लाभके ग्रन्तर वाले हैं, इसलिए यह ज्ञान ग्रौर यह सुख गौएा हैं, लक्ष्यमें लाने योग्य व ग्रादर्शके योग्य नहीं हैं, इसलिए यह ज्ञान ग्रौर यह सुख मूर्तिक है ग्रौर मूर्त्तक होनेके कारएा हेय हैं ।

३

मोहमें चिन्तनकी शैली— किसीसे भी प्रेम बढ़ा रहे, किसीसे भी सुख बढ़ा रहे, उसीसे प्रन्तमें सुख न मिलकर दुःख मिला। जिसके लिए इतना परिश्रम किया, जिसके सुखके लिए इतना उद्यम किया, वही ग्रंतमें जाकर दुःखके कारण बन जाते। मोहमें यह नहीं सुभता। दो वर्षके बच्चेको यह कहकर खिलाते कि वाह रे राजा, तू बड़ा होगा तो हमें सुख देगा। उस वक्त किसीको यह नहीं ख्याल ग्राता कि वह ग्रन्तमें दुःख पहुंचा सकता है। वहाँ मोहमें तो इष्टपनेकी कल्पना ही सूभती है, ग्रपने ग्रन्टिपनेकी बोत ही कल्पनामें नहीं उठती है। सागरकी बात है कि हम ग्रौर गुरुजी दोनोंने वहाँ जेठ सुदी १४ का उपवास किया जब कि गर्मी बहुत पड़ती है। रात्रिमें दोनों करीब पास-पास सो रहे थे। एक बजे रात तक हम दोनोंको नींद नहीं लगी तो हमने गुरुजीसे कहा कि महाराजजी ! कुछ ऐसा लगता कि हमारे दर्शनावरणका क्षय हो गया। यह सुनकरके वे हंस दिये ग्रौर उसी समय पड़ी ठंड तथा हमें नींद ग्रा लगी । सुबह चले मंदिरके लिए तो रास्तेमें एक स्त्री एक लड़केको, जिसकी हड्डी निकल रही थीं, नाकसे नाक बह रहा था, इस तरहसे खिला रही, वाहरे बन्दरिया सुख देन बन्दरिया। तो यह सुनकर हमने गुरु जी से कहा कि क्या इसका वेद बदल गया है ग्रौर क्या गारन्टो भी हो गई कि यह सुख ही देगा। करते हुए मुभे भी हंसी ग्राई, गुरुजी भी जोरसे हंसे, हंसीके

मारे चलते ही न बने, तब मुभे मधुर तमाचा मारकर बंद किया। परन्तु वह मोहसे देख रही थी। तो मोहके उदयमें कोई पुरुष अपनी संतानके प्रति यह नहीं सोच सकता कि वह उसके विरुद्ध भी कभी हो सकता है। ऐसे वह उसमें इष्ट ही इष्ट देखता है, अनिष्टकी कल्पना नहीं करता। तो यह सुख इन्द्रियज सुख है। इसमें उपादेय बुद्धि नहीं करनी चाहिए।

आत्माका स्वास्थ्य समन्तभद्र ग्राचार्य सुपार्श्वनाथ भगवानकी स्तुति कर रहे थे, उस स्तुतिमें कहते कि स्वास्थ्य यदात्यन्तिकमेव पुंसां, स्त्रार्थो न भोगः परिभंगुरात्मा । तृषो-ऽनुषङ्गान्न च तापशान्तिरितीदामख्यद्भगवान् सुपार्श्वः ।। सब लोग ग्रपने शरीरको स्वस्थ देख-कर कहते हैं कि मैं स्वस्थ हूं । कोई पूछे तो भी उसका यही प्रयोजन लगाते । परन्तु स्वास्थ्य का मतलब क्या होता ? स्व माने ग्रात्मा ग्रौर स्व माने स्थित, उसका भाव है स्वास्थ्य । जो अपनी ग्रात्मामें स्थित हो जाता है, वही स्वास्थ्य है। सेठ जी से पूछे कि ग्राप स्वस्थ हो तो ग्रपना शरीर देखकर कह देते कि हाँ, मैं तो स्वस्थ हूं । तब पूछने वाला ज्ञानी कहता कि सेठ जी जरा दिमाग ठिकाने कीजिये कि ग्राप स्वस्थ कैसे हैं ? ग्राप भूठ क्यों बोलते हैं, ग्राप अपनी आत्मामें स्थित कहाँ हैं ? शरीरपर दृष्टि गई ग्रौर शरीरकी परिस्थितिको देखकर जो उत्तर दे रहे हैं, वह गलत है । स्रापको यह कहना चाहिए कि मेरा स्वास्थ्य रंच भी नहीं है । हमेशाके लिए ग्रात्मामें स्थित हो जाना, यही ग्रवस्था स्वास्थ्य है। स्वार्थ क्या है, हमेशाके लिए निजकी ग्रात्माके ग्रर्थ लग जाना, यही स्वार्थ है। भोगना ग्रर्थात् भोग स्वार्थ नहीं है। संसारके सुखका भोग क्षणिक है, इसलिए हेय है। जितनी देरको यह सुख भोगा है, उतनी देरको भी वह सुख नहीं, वयोंकि उसमें भी भीतरसे तृष्णाका सम्बन्ध है। भोग भोगते हुए, विषयसेवन करते हुए भो कितनो तड़फड़ाट, कितनी गड़बड़ात उसमें ग्रा सकती ? जो जीव मोहके कारएा दो सालके बच्चेमें यह बड़ा सुख देगा, यह कल्पना कर सकता है, वह मोही जीव ग्रपने ग्रन्दरके तृष्णा भावमें इसीको सुख मानकर कल्पन। करे तो कौनसी ग्राझ्चर्यकी बात है ? यहाँ तृष्णाका सम्बंध है, इसलिए वह स्वास्थ्य नहीं, सुख नहीं ग्रौर स्वार्थ नहीं ।

इन्द्रियज सुखको ग्रसारता — ग्राचार्यश्रीने इसमें ऐसी हितमय वाणी कही है कि यह सब सुख मात्र हवाई हैं और इनका बताना जो देह है, वह हवाई जहाजकी तरह है, यह शरीर उसका यन्त्र है और ड्राइवरकी तरह यह हमारी ग्रात्मा है। इसके कारएा ही शरीरकी प्रवृत्तियां होती हैं। जैसे अजंगम यंत्र जंगम पुरुषके द्वारा चलाया जाता है, इसी तरहसे यह शरीर आत्माके द्वारा चलाया जाता है। उसमें बैठने वाले तो ग्रनन्त लोग रहते मैया ! हमें एक बात याद आई, हमें कई बार जब सड़कपर चलते हैं, तो बढ़िया मोटर देखकर यह लगता कि इसमें तो कोई देवता बैठा होगा, परन्तु जब ग्रन्दर देखते तो लगता कि यह तो वही हाड़ मांस नाक मल मूत्र आदिसे भरा हुग्रा पुतला बैठा है। यह जो शरीर है, चाहे गाया ४३

1

कितना ही सुन्दर रहो, परन्तु यह शरीर हितू नहीं है । इसके चार अवगुण हैं । यह वीभत्स है ग्रर्थात् भयानक है । जब जीव निकल जाता है, तो शरीरको देखकर अन्दाजन्वरो कि वह कितना भयानक होता है ? दूसरी बात यह कि मोहके उदयमें लगता है कि शरीर सुन्दर है। परन्तु उस सुन्दर शरीरमें क्रोधका भाव ग्रा जाय तब उसके चेहरेको देखो कि वह कितना ग्रमुन्दर लगता ? वह उस समय भी भयानक होता, ग्रौर समयमें जब वह शान्तिसे बैठा है, तो उस समय उसके मुखमें जो सुन्दरता ग्राई वह सुन्दरता शान्तिके प्रतापसे ग्राई । इसलिए यह शरीर वीभत्स है । इसके ग्रलावा यह ग्रपवित्र भी है ग्रथवा यह तो जैसा है, सो तैसा ही है। यदि इसको ग्रपवित्र बनाया तो ग्रात्माके राग मोहने बनाया। रागद्वेष मोह जैसी पर्यायों में रहनेके कारण यह ग्रात्मा ही ग्रभी ग्रपवित्र है । थे सारे खून, मांस ग्रौर हड्डी ग्रपवित्र हैं, यह तो लोकव्यवहार है । परन्तु इनको व्यावहारिक भी ग्रपवित्र बनाया किसने ? जिसने ग्रप-वित्र बनाया, वह हेय है या जिसे ग्रपवित्र बनाया गया, वह हेय है ? एक लड़केने एक चांडाल को छू लिया, इसलिए उससे कहते कि तुग नहात्रो, वरन् तुम ग्रशुद्ध हो ग्रौर उससे लड़के दूर रहते, यदि वह ग्रछूता किसीको छू ले तो वह दूसरा लड़का भी ग्रछूता माना जाता तो फिर इन दोनोंमें से ग्रघिक ग्रछूता कौन ? जो लड़का छू गया वह ग्रपवित्र हुग्रा या जिससे छुग्रा गया वह ग्रपवित्र रहा । वह लड़का तो सम्बन्धसे ग्रछूता हुग्रा तथा दूसरा भी, परन्तु प्रथम ग्रछूता तो पहिला है व चाण्डाल तो ग्रपवित्र है ही । इसी तरह ग्रपवित्र तो वह ग्रात्मा हुई जिसके कारए। शरीरको अपवित्र बनना पड़ा । तथा शरीर भी अपवित्र ही है । सुन्दरसे सुन्दर चीज, सुन्दरसे सुन्दर ग्राँख सब ग्रपवित्र हैं । इसका लक्ष्य कर जिस समय भी सोचता उस समय भी म्रानन्द नहीं म्राता ।

प्रतीन्द्रियमुखकी स्वाभाविकता—ग्रात्मा रागमय है, परन्तु उसमें एक ही तरहका राग नहीं होता । यदि एक हो तरहका राग हो तो वहां तो विश्वाम मिल जाता । यह विषय सुख पराधीन सुख है, सदा रहने वाला नहीं । यह साराका सारा मूर्तिक सुख है, इन्द्रियज सुख है । इससे विलक्षण दूसरी तरहका ज्ञान सुख, जहाँ ग्रमूर्त ग्रौर ग्रतीन्द्रियना रहता है वह कैसा है ? पहले तो ऐसी दृष्टि बनाग्रो कि वह जो सुखको बात सोची वह सुख ग्रनन्त ज्ञानसे ग्रभिन्न है । वह ज्ञानसुख ग्रमूर्तिक ग्रात्मपरिणामकी शक्तियोंसे पैदा होता है, जो चैतन्यका सम्बन्ध रखने वाली है, एक ऐसी ग्रात्माके स्वाभाविक परिणमन शक्तियोंसे ग्रतीन्द्रिय होनेके कारण वह सुख स्वाभाविक है जो सुख कि केवल ग्रात्माके स्वाधीन भावरें पैदा होता । ग्रमूर्त ग्रात्मशक्तिसे ही जिसकी उत्पत्ति है वह ही ग्रमूर्तिक ग्रतीन्द्रिय सुख है । ग्रानन्दमें ग्रतीन्द्रिय विशुद्ध ग्राह्लाद—यहाँ यह शंका होती कि ग्रात्मामें सुख दु.खके बिना नहीं होता । जहाँ दु:ख ही न हो है ऐसे सिद्धोंमें, ग्ररहंतमें, सुख जैसी चीज ही क्या

ሂ

रहे ? इसका उत्तर यह है कि पहिली बात तो यह है कि उसे सुख शब्दसे कहा जाय या श्रानन्द शब्दसे कहा जाय । ग्रात्मामें एक जातिका गुरा ग्रनादिसे ग्रनन्त काल तक रहता । संसार ग्रवस्थामें जितनी भी पर्याय होती हैं वे कोई न कोई गुरगकी वजहसे होती हैं । ग्रात्मा में जो दुःख पैदा होता है वह भी किसी गुएाकी ग्रवस्थासे रहता तो जहाँ दुख न रहे केवल सुख कहा, वहाँ ग्रानन्दको सुख कहा । ग्रानन्दमें दुःखकी ग्रवस्था नहीं रहती है । तो वह ग्रवस्था ग्रानन्द नामसे पाई गई है। हम जीवोंकी दृष्टि सुखसे ज्यादा परिचित है। तो उसकी वह जो ग्रवस्था है उसको जाननेके लिए जहाँ ज्ञानके विकारमें दुःख ग्राया था उसके ग्रभावमें उस स्थितिको समभाने के लिए हम सुख शब्दसे कहते हैं। वहाँ तो उसको ग्रानन्द शब्दसे कहा जाय तो ज्यादा ग्रच्छा है । ग्रानन्दका ग्रर्थ क्या ? ग्रा माने चारों ग्रोर, ग्रौर नन्द माने समृद्धि ग्रा जाये । चारों ग्रोरसे जहां समृद्धि ग्रा जाये उसे ग्रानन्द कहते हैं । इस तरह जो केवलका सुख है वह सुख म्रात्माकी परिणमन शक्तियोंसे पैदा होता । वह म्रात्माके ही <mark>श्राधीन है</mark>, स्वाधीन ही है । सहज शुद्ध ग्रात्माके ग्रभेद ज्ञानके कारण पैदा होता, ऐसा वह सुख, जिसमें संकल्प-विकल्पोंका नाम नहीं, वह सुख स्वाधीन है, पराधीन नहीं है । उस सुख की एक साथ प्रवृत्ति है । वह सारेके सारे ग्रभेद परिच्छेदोसे एक ही साथ प्रवृत्ति है । जिस समय सुखके विषयमें कोई तारीफ की जाय, उतनी ही तारीफ ज्ञान के विषयमें जानो भ्रौर ज्ञानके विषयमें जितनी भी तारीफ है वह सुखकी तारीफ जानो, क्योंकि उन दोनोमें ग्रभेदपना है। ज्ञान ग्रौर सुख विरोध रहित हैं, प्रतिपक्ष रहित हैं, जो ग्रवस्था सर्व दुःख रहित है, ऐसा ज्ञान सुख मुख्य है, ऐसी बात जानकर ऐसी श्रद्धा करो कि ज्ञान ग्रौर सख ऐसा ही उपादेय है।

श्रद्धाको सूक्ष्मतर सावधानी— ग्रतीन्द्रिय ज्ञान सुख उपादेय है, ऐसा जो परिएाम होता उसमें यह श्रद्धा करो, इस श्रद्धाके साथ निक्ष्चय उपादेय है, ऐसा परिएाम जो बना यह परिएाम भी हेय है। ऐसा भी विचार करो निक्ष्चय उपादेय है ऐसा जो परिणाम हुम्रा वह परिएाम भी हेय है। ज्ञानी भगवानको भक्ति कर रहा, परन्तु भगवानकी भक्ति ही करता रहना चाहे, तो यह बुद्धि जो है वह हेय है, परन्तु ऐसा परिएाम ज्ञानीके पैदा नही होता। भक्ति उसके ग्राती है, परन्तु उसको पकड़ कर बैठ जाय कि यह चीज मेरे ही में नित्य जमा रहे, ऐसा परिएाम उसके नहीं होता। कितना सावधान वह ज्ञानी है। किसी समुद्रके बोचमें कोई ग्रादमी जैसे एक बालिस्त भर को पुलिया पर चलता है तो कितना सावधानी रखकर चलता है कि कहीं मेरी सावधानी भंग न हो जाय जिससे मैं समुद्रमें गिर जाऊं, इसी तरहसे वह ज्ञानी कितना सावधान है कि वह कहीं भी डिग नहीं सकता। कितने विचारकी उसमें शक्ति है ? ऐसे योग्य ग्रात्मामें जब विकल्पोंसे दूर ऐसा जो ज्ञानमुख हेता है, जो ग्रतीन्द्रिय

Ę

1

भी है श्रौर ग्रमूर्तिक भी है, वह उपादेय है, परन्तु जो यह परिगाम विकल्प कर रहा, यह परिगाम भो हेय है। इस प्रकार ग्रमूर्तिक, ज्ञायक, ग्रतीन्द्रिय चिदानंद ही जिसका स्वतःसिद्ध स्वरूप है, ऐसे स्वर्की कारण जो ऐसा ही नान है, वह उपादेय है, परन्तु ऐसे विकल्प परि-गामोंमें भी जमकर बैठ जाना हेय है। इस प्रकार ग्रानंदकी यह भूमिका है। इससे मूर्त सुख में ज्ञो हेय बुद्धि ग्रौर ग्रमूर्त सुखमें उपादेय बुद्धि ग्रायेगी।

निर्मल ज्ञानके साथ निर्मल ज्ञानकी उद्भूति---- यह सुखका प्रकरण चल रहा है। सुख वही उत्तम है जो ग्रतीन्द्रिय हो, स्वाभाविक निराकुलता रूप हो ग्रौर ग्रतीन्द्रिय हो, ऐसा सुख उपादेय है । इस ग्रतीन्द्रिय सुखका कारएा ग्रथवा साधन ग्रतीन्द्रिय ज्ञान है । यद्यपि भेदविवक्षामें ज्ञानगुणका स्वरूप जुदा है और ग्रानन्द गुणका स्वरूप जुदा है, ज्ञानका चिह्न संचेतन है श्रौर ग्रानन्दका चिह्न ग्राह्लाद है, तथापि वस्तुतः देखो तो ज्ञान ग्रौर ग्रानन्द भिन्न भिन्न सत् नहीं हैं, ज्ञानकी सहज अवस्था ग्रानन्दकी सहज अवस्थाको लेकर होती है, और ग्रानन्दकी सहज ग्रवस्था ज्ञानकी सहज ग्रवस्थाको लेकर होती है । इन्द्रियज्ञानके समय इन्द्रिय सुख है, ग्रौर ग्रतोन्द्रियज्ञानके कालमें ग्रतीन्द्रिय सुख है, मलिन ज्ञानमें मलिन सुख व निर्मल ज्ञानमें निर्मल सुख है। सुख ज्ञानके ग्रनुरूप होता है तब यह प्रतीत होता है कि सुखका साधन ज्ञान है, हमें सुख चाहिये तो ज्ञानकी सम्हाल करनी चाहिये, जो ज्ञानकी सम्हाल न करे ग्रौर बाह्य पदार्थोंकी सम्हालका यत्न विकल्पित करे तो वह सुखका पात्र तो क्या, उल्टा वेदना ही पाता है, क्योंकि सुखका साधन बाह्य द्रव्य नहीं, किन्तु निज ज्ञान ही है । यह ग्रानन्दका प्रक-रएग चल रहा है । इसमें-यह तर्कुएग चल रही है कि सुख कौनसा उपादेय है ? तब सिद्ध किया कि ग्रतीन्द्रिय सुख ही उपादेय है । अब प्रश्न हुग्रा कि उसका साधन क्या है ? तब उत्तरमें ग्रतोन्द्रिय ज्ञान साधन है ग्रौर वह उपादेय है । ऐसा ग्रभिस्तवन करते हैं, उत्तम बात कहना स्वयं स्तुति बन जाती है।

जं पेच्छदो ग्रमुत्तं मुत्तेसु ग्रदिदियं च पच्छण्एां ।

सयलं सगं च इदरं तं गागां हवदि पच्चक्चं ॥४४॥

ग्रतीन्द्रिय ज्ञानका स्तवन— इस गाथामें यह बताते हैं कि ग्रतीन्द्रिय सुखका सावन ग्रतीन्द्रिय ज्ञान है ग्रौर वह ग्रतीन्द्रिय ज्ञान ही उपादेय है। ग्रतीन्द्रिय ज्ञान वह है जो ग्रपनी सत्ताके लिये इन्द्रियकी ग्रपेक्षा न करे। ग्रतीन्द्रिय ज्ञान भी दो प्रकारका होता है। एक तो नित्य कार्यरूप ग्रौर दूसरा स्वानुभव रूप। स्वानुभव रूप ग्रर्थात् सहज ज्ञुद्ध ग्रात्माका ग्रभेद ज्ञान भी ग्रतीन्द्रिय ज्ञान है। ऐसा ज्ञान मानसिक ज्ञान नहीं ग्रौर जो मानसिक ज्ञान है, वह स्वानुभव नही। छद्मस्थ ग्रवस्थ/में मति ग्रौर श्रुतज्ञान चलते हैं ग्रौर ये दो इन्द्रियज या मान-सिक ज्ञान है। सो जब तक विकल्पावस्था है, उस ग्रवस्थामें स्वानुभव नहीं होता। इन्द्रियज

ज्ञानके कारएासे ग्रतीन्द्रिय ज्ञान हो जाय, यह बात ग्रसम्भव है, इसलिए मानना होगा कि केवलज्ञान ग्रथवा ग्रतीन्द्रिय ज्ञानकी उत्पत्तिका कारएा कोई न कोई ग्रतीन्द्रियज्ञान ही होगा। दूसरी बात यह है कि जो मतिज्ञानके बारेमें यह बताया गया कि यह इन्द्रिय ग्रौर मनके निमित्तासे पैदा होता, तो उसका पैदा होना ही तो बताया गया । ग्रात्मामें नित्य प्रकाशमान सहज शुद्ध जो सामान्यतत्त्व है, उसका ग्रभेद ज्ञान जब पैदा होनेको है, तो मनके विकल्प निमित्त कारएा पड़ते हैं, जब उस विकल्पज्ञानके ग्रनन्तर निविकल्प ग्रवस्था ग्राती है, तो उस समय विकल्पज्ञान नहीं चलता, उसका लक्ष्य करके स्वतः प्रकट होने वाला जो परमपद है, वहाँ ग्रतीन्द्रिय सुखका साधनभूत जो ज्ञान है, वह ग्रतीन्द्रिय ज्ञान है ग्रौर ग्रतीन्द्रिय ज्ञान ही उपादेय है, ऐसा स्तवन करना, इस ५×वीं गाथामें बताया गया है।

ग्रतीन्द्रिय ज्ञानमें ग्रमूर्त ग्राँर प्रच्छन्नोंका ज्ञातृत्व-जो ज्ञान देखते वाले पुरुषके ज्ञान तरंगरूप जो ज्ञान है, वह अप्रूतिकको भी जानता । वह अप्रूतिक क्या चीज है ? धर्मद्रव्य, ग्राकाशद्रव्य, ग्रधर्मद्रव्य, कालद्रव्य ग्रौर इनसे भी श्रेष्ठ ग्रतीन्द्रिय राग रहित सच्चिदानन्द हो है, एक स्वभाव जिसका ऐसा परमात्म द्रव्य, ये ४ चीज अमूर्त हैं, इस अमूर्तको भी जानता, मूर्त पदार्थ जो हैं उनको भी जानता, स्रौर जो प्रच्छन्न हैं, कालसे प्रच्छन्न हैं, ऐसे भूत भविष्य की चीज, ग्रौर जो द्वेत्रसे प्रच्छन्न ग्रलोकाकाश प्रदेश ग्रादि ग्रौर भावसे प्रच्छन्न सूक्ष्मसे सूक्ष्म परमाणु ग्रादि, द्रव्यसे प्रच्छन्न वे सभी पिण्ड उन सब प्रच्छन्नोंको भी जानता है ग्रौर कुछको भी जानता है । वह ग्रौर कुछ क्या ? भूतकालमें ग्रपने द्रव्यमें ग्राने वाली या परद्रव्यमें ग्राने वाली जो ग्रौर भी चीज है, विभाव, ग्रशुद्ध ग्रवस्था इन सबको भी जानता है, ऐसा ज्ञान ग्रतीन्द्रिय ज्ञान है ग्रौर वह ज्ञान ही सर्वजके ग्रतीन्द्रिय सुखका साधन है । इन्द्रियज्ञानमें यह शक्ति नहीं कि वह ग्रतीन्द्रिय सुखका साधन बन सके, केवल ग्रतीन्द्रिय बानमें ही ऐसी शक्ति है। ग्रतीन्द्रिय ज्ञान ग्रमूर्तिक ग्रौर मूर्तिकको भी ग्रौर ग्रमूर्तिक मूर्तिकमें भी प्रच्छन्न ग्रादि सबको जानता है । जो बड़ी मुझ्किलसे कोशिश करनेपर भी समभमें नहीं ग्राने वाले द्रव्य, जो चेत्र, काल ग्रौर भावसे भी प्रच्छन्न हैं, चेत्रसे प्रच्छन्न ग्रलोकाकाशके प्रदेश, कालसे प्रच्छन्न जो वर्तमानमें नहीं हैं ऐसी भूत ग्रौर भविष्यकी पर्याएं ग्रौर भावसे प्रच्छन्न स्थूल पर्यायोंमें घुसी हुई जो सूक्ष्मसे सूक्ष्म पर्याएं होती, वे सब केवलीकी ज्ञान पर्यायोंमें रहती ही हैं । क्योंकि वे सबको सब वहाँ प्रत्यक्ष हैं। द्रव्यमें सबसे ग्रधिक सूक्ष्म चीज कालद्रव्य है। वह कालद्रव्य ऐसा है जिसकी पर्याय समय है, वह द्रव्यसे प्रच्छन्न है, चेत्रसे ग्रलोकाकाशकें प्रदेश प्रच्छन्न हैं स्रौर कालसे प्रच्छन्नभूत ग्रौर भविष्यकी पर्याएं हैं, जो कालसे ढकी होती हैं, भावसे प्रच्छन्न स्थूल पर्यायोंमें घुसी हुई सूक्ष्म पर्याएं हैं । जैसे एक बालक एक महीनेमें एक अंगुल बढ़ गया, परन्तु

Б

वह तो समय-समयपर बढ़ रहा, परन्तु उसका वह प्रतिसमय बढ़ना भावसे प्रच्छन्न है ग्रौर उसका वर्गन नही किया जा सकता ग्रौर एक महीने भरमें उसका एक ग्रंगुल बढ़ना दिखाई दे गया तो उसका वर्गन किया गया। एक मोटी पर्यायमें भी प्रति समय सूक्ष्म पर्याएं चल रही हैं, जिन्हें हम परिवर्तन कहते, वे सूक्ष्म पर्याएं भावसे प्रच्छन्न हैं। ऐसे सब प्रच्छन्नों

को भी जो देख लेते हैं, ऐसे ग्रतीन्द्रिय ज्ञानी जीवोंके स्वयं ग्रतीन्द्रिय सुख होता है। ज्ञान हो । ज्ञानको छोड़कर सुख नहीं रहता, ग्रौर सुखको छोड़कर ज्ञान नहीं हो सकता । सुख ग्रौर ज्ञानमें ऐसा ही भाईचारा है । ऐसे ज्ञान ग्रौर सुखका सम्बंध ग्रभिन्न है । ज्ञानके बिना सुख नहीं रहता, ग्रौर जहाँ सुख नहीं हो, वहाँ ज्ञान नहीं रहता । वहां ही यह बात बतलाते कि ग्रतीन्द्रिय सुखका साधन ग्रतीन्द्रिय ज्ञान है। यहां यह प्रश्न हुग्रा कि जब ज्ञानसे ग्रभिन्न सुखको बतलाया जा रहा है तो ज्ञान ग्रौर सुख दो गुण नहीं बतलाना चाहिए । इसका उत्तर यह है कि वहाँ स्वरूपदृष्टिसे तो ज्ञान ग्रौर सुख दो हैं, परंतु ज्ञानसे जुदा सुखका संवेदन नहीं बताया जा सकता ग्रौर सुखसे जुदा ज्ञानका संवेदन नहीं बताया जा सकता, इसलिए वे ग्रभिन्न हैं । यहाँ फिर यह प्रश्न होता कि ग्रौर ऐसे गुण हैं, जो ज्ञानसे ग्रभिन्न नहीं बताये जा सकते तो उनको भी ज्ञानसे म्रभिन्न कर दो । इसका समाधान यह है कि जब उन गुरणोंका वर्णन ग्रायगा तो वे भी ज्ञानसे ग्रभिन्न हो जाएंगे। जैसे सूक्ष्म गुरा ज्ञानसे श्रभिन्न हैं। यदि ज्ञानके स्वरूप निर्माणमें से सूक्ष्म गुरएको निकाल दो तो उसका सूक्ष्मपना मिट जाना चाहिए ग्रौर वह स्थूल हो जाना चाहिए, परन्तु ज्ञान स्थूल तो नहीं हो जाता। इसलिए सभी गुणोंको देखो, जो ग्रात्मामें भरे हुए हैं, वे सब ग्रपना भिन्न-भिन्न लक्षरण सत्ताको लिए हुए होते हैं, परन्तु वे ज्ञानसे भिन्न नहीं । उस म्रात्माकी शक्तियोंको बताया जा रहा है कि वे सब गुरा उस म्रात्मा द्रव्यसे भिन्न नहीं हैं ग्रौर द्रव्यकी सत्तामें ही हैं, इसलिए सब ग्रभिन्न हैं।

प्रध्यात्म मोक्षमार्ग—प्रारम्भिक दशामें शिष्योंको समभानेके लिए भेददृष्टिसे वर्णन होता है ग्रौर समभ चुकनेके बाद ग्रभेददृष्टिसे वर्णन होता है, यह ग्रध्यात्म वर्णनका तरीका है। ग्रध्यात्म ग्रनुभवमें उतरे हुयेको पूछे कि मोक्षमार्ग क्या है? तो वह एकदम यह नहीं कहेगा कि दर्शन, ज्ञान, चारित्र ही मोक्षमार्ग है। परन्तु यह कहेंगे कि जो एक ज्ञानमात्र ग्रभेद परिएाति होती, उस एक परिएातिको कहेंगे कि यह ग्रभेदानुभव मोक्षका मार्ग है। फिर वे कहेंगे कि ज्ञानका श्रद्धान स्वभावसे रहना, सो सम्यग्दर्शन है, ज्ञानका ज्ञानस्वभावसे होना, सो सम्य-ग्जान है ग्रौर ज्ञानका रागादि भावोंके त्यागक स्वभावसे होना सो सम्यक्चारित्र है। इसलिए ज्ञान ही दर्शन, ज्ञान ही ज्ञान ग्रौर ज्ञान ही चारित्र है, यह ग्रभेददृष्टिसे बता रहे। चारित्र वह जो किसी वस्तुको जाने ग्रौर ऐसा जाने कि उसके जाननेमें रागादि भाव नहीं रहे, परन्तु वह

E

चारित्र क्या ? चारित्र वह कि जो बहुत देर तक ज्ञ.नम्य बना रहे । दर्शन क्या ? ज्ञानका ज्ञानरूपसे बना रहना ग्रौर इससे विपरीत श्रद्धा न लाना, इसीको दर्शन कहते हैं । तो ज्ञानका ज्ञान रूपसे बना रहना यह सामान्यतया ग्रनुभव किया, यही दर्शन हुग्रा ग्रौर ज्ञानका ज्ञानरूप से होना, यह ज्ञान हुग्रा व बहुत देर तक बना रहना यह हुग्रा चारित्र । तो इस प्रकार दर्शन ज्ञान ग्रौर चारित्र---ये तीनों गुण ग्रभेद ही हैं ।

ज्ञान द्रव्य हो जायगा । गुरा जो होते हैं वे द्रव्यके ग्राधारसे होते हैं, तो सारे गुरा ज्ञानके ग्राधार होते हैं तो ज्ञानको द्रव्य हो जाना चाहिए । इसका समाधान यह है कि यहाँ प्रन्य गुणोंको जो ज्ञानमें मिलाया वह ग्राधारसे नहीं मिलाया है। वे तो सहयोगी होकर मिले हैं। ग्राघारसे होकर मिलना यह तो द्रव्यमें ही होता और सहयोगी होकर मिलना यह अलग चीज है। सहयोगी होकर वह ग्रभेद हो जाय तो वह एक स्वरूप है ही क्या ? ज्ञानमें से सब गुगा निकाल दो तो फिर इनको निकाल देनेसे ज्ञानमें उल्टी चीज ग्रा जानी चाहिए । फिर उस ज्ञानका स्वरूप क्या रह जायगा-यह सोचो । इस ग्रात्माको देखो । वह ग्रात्मा ज्ञानमय है। ग्रब यह ज्ञान कितनेमय हैं। ज्ञान सूक्ष्म भी है, ज्ञान परिणमता इसलिए अगुरुलघु भी है, ज्ञान ग्रमूतिक भी है, ज्ञान स्थिर भी है। यदि ये गुण सहयोगी होकर एक दूसरेको ठोस लेनेके साधन न रहें तो यह बताग्रो कि ज्ञानका कोई अस्तित्व भी रहेगा क्या ? नहीं रहेगा । इस तरह ज्ञानमें जितने गुएा हैं वे ग्रपृथक् रूपसे रहते, फिर भी एक गुएा दूसरे गुणके ग्राधाररूप नहीं, सहयोगी रूप है। सहयोगी रूपसे वे सब गुण न्यारे नहीं हैं। उन सब गुणोंका ग्रभेदपिंड एक ग्रात्मद्रव्य है ग्रौर वह ग्रात्मा ज्ञानमय हैं। यदि उसमें से कोई एक गुरा भी निकाला जाय तो कोई गुण उसमें नहीं टिक सकता । द्रव्यकी दृष्टिसे देखो-एक चीज है और वह परि-णमती है । परिणमन भी एक है । एक समयमें एक परिणमन है, ऐसी उस चीजमें कल्पना करके गुएा ढूंढ़ते । द्रव्य की तरफसे देखते तो ऐसा लगता कि गुण तो उसमें मानी हुई चीज है। यदि गुणकी तरफसे देखते तो ऐसा लगता कि द्रव्य क्या है, समस्त गुणोंका एक अभेद-पिण्ड द्रव्य है। तब ग्रौर द्रव्य क्या रहा ? द्रव्य तो मानी हुई चीज है। यह तत्त्वका विकट 🚬 🔺 रहस्य है ।

वस्तुस्वरूपकी बचनागोचरता—जो है वह अनुभवमें तो सत्य उतरता है परन्तु वचनोंसे सत्य नहीं उतरता । हर पहलुग्रोंसे दीखा वह तो चीज है ग्रौर जो कल्पनासे जिस एक तत्त्वका ग्रालंबन किया वह चीज नहीं । जैसे ग्रंगुलीके सहारे चन्द्रमा दिखाया जाय तो देखने वाला केवल उंगलीको ही नहीं देखता ग्रौर न बीचके मार्गको ही देखता, वह तो उस उंग्लीकी सीधसे चन्द्रमाको देखता । इसी तरहसे सब दृष्टियोंसे जहाँ वह एक निर्विकल्प ग्रखंड

गाथा ४४.

À

एक ज्ञानस्वभाव अनुभवमें ग्राए तो वह सत्य लगा और उस ग्रनुभवमें विकल्प किया तो वह सत्य नहीं लगेगा। उस ग्रनुभवको यदि वचनसे कहें तो वह सत्य बात नहीं बैठेगी। यह चीज पुद्गलद्रव्योंके भी ऐसी ही है, केवल ग्रात्मद्रव्यके ही नहीं। जैसे कोई कहे कि मिश्री तुमने जो खाई उसका स्वाद समभादो। परन्तु मिश्रीका स्वाद समभाने में ग्रसमर्थ हो जाग्रोगे। कहोगे कि बड़ी मीठी चीज है, गन्नेसे बनती है। गन्नेमें से इतना मैल निकालते तो गन्ने में जो मीठा निर्मल रस रह जाता है उससे ग्रधिक मीठा गुड़ बनता है। गुड़मेंसे भी मैल निकालकर शक्तर बनाते जो गुड़से भी ज्यादा मीठी होती है। उस शक्करको भी और स्वच्छ बनाकर मिश्री बनाते तो वह शक्तरसे भी ज्यादा मीठी होती है। यह तो बताया कि वह मिश्री इतनी ग्रधिक मीठी होती है, परन्तु सुनने वाले को मिश्रीके मिठासकी सचाईका ग्रनुभव नहीं हो पाया ग्रौर स्वयं जिसने उसे खाई तो वे उसके रसका ग्रनुभव कर लेंगे, परन्तु समभा नहीं सकोंगे। इसी प्रकारसे ज्ञानके ग्रनुभवको वचनसे कहें तो वह सही नहीं बैठेगा।

गुर्गोकी द्रव्याश्रयता सारे गुरगोंका एक समूह, ऐसा एक जो पिड है वही तो एक द्रव्य है। गुरग द्रव्यके ग्राधारमें हैं। द्रव्यकी जगहमे देखो तो द्रव्य है, द्रव्यका परिरगमन द्रव्य को यह तरंग है, ग्रौर तरंगमें सब गुरग विद्यमान हैं। ग्रात्मा जानता है तो ज्ञानगुरग, देखता है इसलिए दर्शनगुरग, रागादिसे रहित है इसलिए चारित्रगुरग निराकुलताका भाव है इसलिए सुखगुरग, ग्रमूर्तिक है इसलिए ग्रमूर्तिक गुरग ग्रनुभव होते हैं, ये ग्रात्माकी शक्तियाँ हैं, जिनके परिरगामस्वरूप ग्रात्माकी तरंग होती हैं, उन्हें कहते हैं शक्तियाँ या गुरग। इन सब गुणोंमें से किसी भी एक गुरगका निर्माण ही सारे गुणोंकी वजहसे होता है। यदि उसमेंसे ग्रौर गुरगोंको भिन्न मानें तो एक गुरग भी ग्रपना स्वरूप कायम नहीं रख सकता। परन्तु एक गुरगका भी ग्रन्य कोई गुरग ग्राधार नहीं है। ग्राधार होगा तो उनमें ग्रभेद सिद्ध नहीं होगा।

प्रात्मामें ज्ञानका प्राधान्य—देखो भैया ! अमृतचन्द सूरि महाराजको ज्ञानसे इतना पक्षपात हो गया कि सुखका वर्णन करनेकी बात कह रह थे, परन्तु उनको तो ज्ञानकी ही घुन है, आनन्दका वर्णन करते हुए उसमें भी ज्ञानको रख दिया, ऐसा उनके पक्ष लग गया। कुछ भी वर्णन करें तो बीचमें ज्ञानका वर्णन करने लग जाते, यह उनमें पक्षपात हो गया। सग जगह उन्होंने ज्ञानको खोंस दिया। तो अमृतचन्द आचार्य ज्ञानगुणके ही पक्षमें इतने क्यों आए ? एक दृष्टिसे यदि देखें तो इन सब गुणोंमें राजा एक ज्ञानगुण है, और ऐसा मालूम होता कि इस ज्ञानकी रक्षाके लिए हो वे सारे गुएा हैं। ज्ञानमें यदि अमूर्तिकपना न आये तो यह ज्ञान मूर्तिक बन बैठेगा और वह अतीद्रिय ज्ञान ही नहीं रहेगा। इस प्रकार ज्ञानके स्व-रूपकी रक्षाके लिए अमूर्त गुएा ग्राया। ज्ञानकी सत्ता रख देनेके लिए ही उसमें सूक्ष्म गुएा

ग्राया। ग्रात्मामें सूक्ष्म गुए है। ज्ञान ज्ञान ही रहे ग्रन्य गुणरूप या ग्रन्य द्रव्यरूप ग्रथवा ग्रध्न,व पर्यायरूप न बन जाये, इस शक्तिको ग्रगुरुलघु बनाये हैं। सो देखो ग्रगुरुलघुने भी ज्ञान की रक्षा की। कल्पना करो कि किसी ज्ञानसे किसी ग्रात्मासे यह गुए मिट जाय तो वह ग्रात्माका स्वरूप कैसे रह सकता ? परन्तु किसी ग्रात्मासे सूक्ष्म गुण न मिट जाय, यह सोच-कर ज्ञानकी भावना ग्रात्मामें करनी पड़ी है, ऐसी तो कल्पना नहीं होती। सहज ग्रात्माका ज्ञानगुए समाप्त न हो जाय, इसलिए ज्ञान ग्राया, ऐसी बात भी कल्पनामें नहीं ग्रा पाती। परन्तु ज्ञान न मिट जाय, इसलिए ग्रगुरुलघु गुण ग्राया। जितने भी गुए हैं, मानो इन सबको ज्ञानगुएा एक ऐसा ही प्रधान गुण है।

**त्रात्माकी साधारएगासाधारएगधर्मस्वरूपता**----यदि ग्रात्मासे कहते हैं कि तुभे बहुत गुणोंमें रहते हुए बहुत दिन हो गये, म्राज एक गुरा कम करना चाहता हूं तो सोचें कि किस गुएगको नष्ट किया जाय ? किसी भी गुग्गको निकालेंगे तो आत्मा ही बिखर जायेगी । आत्मा की ही सत्ता नहीं रह सकेगी । इसके अतिरिक्त ये ज्ञानके अतिरिक्त बाकी गुएा ऐसे हैं, जो किसी तरह ज्ञानके बिना कहीं टिक सकते हैं, परन्तु ग्रात्मामें ग्रौर जितने गुण हैं, उनके बिना ज्ञान नहीं टिक सकता । पुद्गलमें अगुरुलघु धर्म आर अधर्ममें सूक्ष्म आर अमूर्तिक गुरग आदि प्रकार रह सकते हैं, ये ज्ञानके बिना टिक सकते हैं, परन्तु इन सबके बिना ज्ञान नहीं टिक सकता । सूक्ष्म कहते किसे हैं ? जो सूक्ष्म हो, ज्ञान उसे कहते हैं, जो जानता है । इस बुद्धिमें स्वरूपका भेद ग्राया, इसलिए उनमें भेद पड़ा, परन्तु ग्रात्मामें भेद नहीं चल सकता । ग्रात्मा का वह ज्ञान तो सब गुर्एों सहित है । वही ज्ञान सर्वगुरए है । किसी भी द्रव्यको जिस गुरएको मुख्यतासे देखों वह द्रव्य उसी गुणरूप प्रगट होता है । ऐसे सर्व गुणोंका पिंड ग्रभेद रूप ग्रात्म। है। उस आत्मामें जब तक अज्ञान अतीन्द्रिय नहीं आयगा, वह ज्ञान जिसमें अनादिसे चैतन्य सामान्यका सम्बंध है, एक ही ऐसी म्रात्माको जो प्रतिनियत है, इतर किन्हीं भी सामग्रियोंको नहीं खोजता, अपनी अनंत शक्तियोंके कारण जो अनंत बन गया । ऐसी अपनी स्थितिको अनु-भव करने वाला ज्ञान है, जो ज्ञान किसीके द्वारा निवारण नहीं किया जा सकता, वह ज्ञान जब तक म्रात्मामें नहीं म्रायगा तब तक म्रनंत सुख प्राप्त नहीं हो सकता । वह ऐसा म्रतीन्द्रिय ज्ञान ही ग्रनन्त सुखका कारए है।

P

À

समभमें ग्रा ही नहीं सकेगी, उसको समभानेका कष्ट क्यों किया जाता है ? इसका समाधान यह है कि ग्रतीन्द्रिय ज्ञान दो प्रकारके हैं---एक सबमें रहने वाला ग्रौर दूसरा केवलीमें रहने वाला । छद्मस्थमें रहने वाला ग्रतीन्द्रिय ज्ञान वह है जो सहज शुद्ध सामान्य तत्त्वमय ग्रात्माके ग्रभेद ज्ञान सामान्य है, उसमें जो मानसिक विकल्प होता है, उसकी उत्पत्तिके बाद वह निश्चय जब दृढतामें ग्राता है, तो ग्रात्मा उन विकल्पोंको छोड्ता है ग्रौर यह ग्रात्मा तब स्वानुभवको पाता है, ग्रौर स्वानुभवकी उस स्थितिको ग्रतीन्द्रिय ज्ञान कहते हैं। उस चीजको बतानेके लिए यह इन्द्रियज ज्ञान ग्रौर यह मानसिक ज्ञान बताया गया। जैसे शास्त्रोंका पढ़ना शास्त्रोंको भूलनेके लिए ही होता । इनमें विकल्प जो किया उसकी सफलता इस विकल्पके त्यागमें ही है । यहां कोई कहे जब निर्विकल्प अवस्थाकी बात है, जब फिर विकल्पोंको छोड़ना ही है, फिर शास्त्रविकल्पसे लाभ क्या तो भाई ! शास्त्रोंके विकल्प उस निर्विकल्प ग्रवस्थाको पानेके लिए ही किया। जब यह ग्रवस्था ग्रा जायगी, तो उन्हें भूलना ही पड़ेगा। यदि यह कहो कि जब शास्त्रोंको भूलना ही पड़ेगा, तो शास्त्रोंको पढ़नेसे फायदा ही क्या ? परन्तु ऐसा किये बिना वह निविकल्प अवस्था पाग्रोगे कैसे ? इसी प्रकार इन्द्रियज ज्ञानके द्वारा इतने विकल्पोंको पैदा करनेके बाद निर्विवल्प ग्रवस्थाको पाने वाले ग्रतीन्द्रिय सुखके स्वरूपको भी समभ सकते हैं । यहाँ इस तरह यह सिद्ध किया कि अतीन्द्रिय सुखका साधन अतीन्द्रिय ज्ञान है, इसलिये ग्रतीन्द्रिय ज्ञान ही उपादेय है, ग्रौर इन्द्रिय ज्ञान हेय है।

प्रतीन्द्रिय ज्ञानके निरूपएके बाद इन्द्रियज ज्ञानक। हेयतया निरूपए——कलके प्रकरण में यह बात बताई थी कि प्रतीन्द्रिय सुखका साधन ग्रतीन्द्रिय ज्ञान है, ग्रौर बात है भी यही कि जैसा ज्ञान होगा उसी विषयक, उसी शैलीका सुख होता। मिठाईके ज्ञान बिना मिठाईके स्वादका सुख क्या ? इन्द्रियज्ञानसे इन्द्रियसुख होता, ग्रौर प्रतीन्द्रिय ज्ञानसे ग्रतीन्द्रिय सुख होता। जैसी ज्ञानकी तारीफ वैसी ही सुखकी तारीफ ग्रौर जो सुखकी तारीफ वह ही ज्ञानकी तारीफ, ज्ञान ग्रौर सुखमें इसी तरहका भाईचारा या ग्रभेदपना है। ग्राज बतलाते हैं कि जो इन्द्रियज्ञान इन्द्रियसुखका साधन है, वह हेय है। इन्द्रियसुखका साधनभूत जो इन्द्रियज्ञान है, वह हेय है। इस जीवके ग्रनादिकालसे जो इन्द्रिय ज्ञान रहा, वह ग्रब नहीं चाहिए। ग्रब ५ इन्द्रियोके विषयोंमें जो सुख ग्राते हैं, वे नहीं चाहिएं। वह इन्द्रियज्ञान जो ग्रतीन्द्रिय ज्ञानका विपक्ष है, हेय है, उस इन्द्रियज्ञानकी प्रकृष्ट निन्दा करते हैं, देखो भैया! श्रीमत्कुन्दकुन्द देवने ग्रतीन्द्रियज्ञानका कुछ स्वरूप ५४वीं गाथामें कहा था, वह तो स्तवन बन गया था, वहाँ कहीं ग्राचार्य श्रीने स्तवन नहीं किया था, मात्र कुछ स्वरूप ही बताया था, ग्रौर ग्रब इस ५४वीं गाथामें भी इन्द्रियज्ञानका स्वरूप ही बता रहे है। विन्तु स्वरूप ही ऐसी पराधीन ग्रपूर्ए विजुढ ग्रवस्थाको लिये हुए है कि स्वरूप कहते ही निन्दा हो जाती है, इसमें केवल इन्द्रिय

ज्ञानकी ही निन्दा नहीं है, इन्द्रियसुखकी पहिले निन्दा है। प्रकरण भी सुखका ही तो चल रहा है, इन्द्रियज्ञान तो हमारे सत्पथके प्रारम्भिक यत्नमें कभी कोई सहकारी भी हो सकता है, किन्तु इन्द्रियसुख तो सदा मेरी शांतिके विरुद्ध ही रहता है। यहाँ इन्द्रियसुखके साधनी-भूत इन्द्रियज्ञानका हेयतया प्रणिनंदन करते हैं, वर्णन करते हैं।

जीवो सयं ग्रमुत्तो मुत्तिगदो तेण मुत्तिगा मुत्तं ।

भ्रोगेण्हित्ता जोग्गं जारगदि वा तण्रा जारगादि ।। ५५।।

इन्द्रियज्ञानका क्या ज्ञानपना-----यह इन्द्रियज्ञान कैसा है ? यह जीव तो स्वयं ग्रमूतिक है, परन्तु शरीरसे इसका सम्बन्ध होनेके कारण यह मूर्तिकके द्वारा ही मूर्तिकको ही जानता है । इन्द्रिय विकल्प, क्षयोपशम, मानसिक विकल्प, ये सब मूर्तिक हैं । इनके ढारा मूर्तिक यह जीवको अवग्रह करके जानता है । यह जीव प्रारंभिक अस्पष्ट विकल्प करके जानता है और योग्यको जानता है। जो सामने पड़ा है या स्थूल है ऐसी चीजको जानता है ग्रथवा नहीं भी जानता । यह जो भी जानता है वह जाननेमें जानना नहीं कहा जा सकता । जैसे कभी पिता किसी बेटेसे जबरदस्ती कोई काम वराता है तो वह कहता है कि क्या यह करनेमें करना है, पहलेसे ही प्रेम ग्रौर विवेकसे यह कार्य होता, तो वह करनेमें करना होता । इसी तरहसे जो ज्ञान ऐसा है, जो मूर्तिकके द्वारा जानता, मूर्तिकको जानता, ग्रवग्रह करके जानता, ग्रौर कुछ ही को जानता, वह कोई जाननेमें जानना है । ग्रात्मामें स्वभाव तो सर्वज्ञ त्रैकालिकका है, यह स्वभाव होते हुए भी पराधीनको तरह जानना क्या जाननेमें जानना है । इस प्रकारसे जो इतनी गड़बड़ियों वाला ज्ञान है, वह कोई ज्ञानमें ज्ञान है । इसे ग्राचार्य कहते हैं कि यह ज्ञान नहीं है। इन्द्रियज्ञानके जरियेसे नाना प्रकारके ग्रवगुण ग्राते हैं। यह ना कुछ इन्द्रियज्ञान मिला, जब तो इतना घमंड इस जीवके है, यदि ग्रसम्भव एक कल्पना करें, यह केवली मान कषायका जरासा भी ग्रंश ग्रपने ज्ञानमें पात तो कल्पना कर लें कि वे ग्रपने ज्ञानके द्वारा दुनियाकी क्या दशा कर डालते ? तात्पर्य यह है कि इस जीवको यदि इतना बड़ा ज्ञान इस कषायमें रहता तो ग्रनर्थकी हद हो जाती, तो ज्ञानमें मानकषाय नहीं ग्राता, इसीसे सर्वज्ञपनेमें मानकषाय नहीं ग्राता।

इन्द्रियज ज्ञानको कमजोरियां — यहाँ हमारा इन्द्रियजज्ञान कैसा है, यह बात बतलाते हैं । इन्द्रियज्ञान मूर्तिसे तो जानता है ग्रौर मूर्तिको ही जानता है । मूर्तिकको ये ही जानता है, इसलिए वह पराधीन है, स्थूल पदार्थोंको ही जानता ग्रौर मूर्तिकके द्वारा ग्रर्थात् इन्द्रियज्ञानके द्वारा ही जानता । स्वभावसे ग्रमूर्तिक होते हुए भी यह जीव पाँच इन्द्रिय वाले मूर्त शरीरको प्राप्त हुग्रा । ग्रमूर्तसे मूर्तको सन्निधि पाई तो ऐसा पल हुग्रा कि यह मूर्तके द्वारा ही जान पाता ग्रौर मूर्तको ही जान पाता । तो ज्ञानके उत्पन्न होनेमे जबरदस्तीका कारएा लग जानेके

2

कारएग ये इन्द्रियादि चेलेंज दे रहे हैं, तुम कुछ जान पाम्रोगे तो हमारे हुक्मसे, हमारे सहयोग से ही जान सकते हो । हमारे बिना कुछ नहीं कर सकोगे, यह बलाधान निमित्त ऐसा हो गया कि इसके बिना कुछ गड़बड़ ये कर ही नहीं सकता । ऐसा जो इन्द्रियज्ञान है, वह मूर्तिक के द्वारा मूर्तिकको ही, जिनमें कि स्पर्श, रस ग्रादि गुण हैं, ऐसे योग्यको ही ग्रवग्रह करके जानता है । यह इन्द्रियज्ञान किसी पदार्थको जानता है तो पहले अवग्रह होता है । ग्रब इसके बाद क्षयोपशम विशेष हो व यदि हमारा उपयोग लगा तो और ज्यादा ईहादि ज्ञान होने लगा और यदि यह बात नहीं हुई तो ग्रवग्रह होकर ही समाप्त हो जाता । इस प्रकार थोड़ासा प्रतिभासमें आ पाता और समाप्त हो जाता, ऐसा इन्द्रियज्ञान है । इसमें द्रुद्धि हो तो ग्रागे भी जान पाता । हम विसी चीजको भी देखते हैं, तो हमारा ज्ञान पराधीन होनेके कारएा ऐसा लगता कि हमने जल्दी ही उसे समफ लिया, परन्तु वहाँ ग्रवग्रह ग्रादि क्रमसे ज्ञान हुग्रा । कदाचित् क्षयोपशम विशेष होता तो ग्रागे बढ़ें ग्रर्थात् कुछ ज्यादा समफ लेते । यह इन्द्रिय-ज्ञान मेरा हितू नही है, यह तो मेरे स्वभावका घातक ही है ग्रर्थात् बहकाने वाला है । ऐसे विगुद्ध स्वभाव वाले चैतन्यके लिए यह ज्ञानगुण और इसमें ही रमकर रह जाना, यह तो एक बड़ा ग्रपराध है, जड़ा कलक है, और ग्रागेकी उन्नतिमें बड़ा भारो रोड़ा है । यदि ऐसी बात ग्राई तो ग्रतीन्द्रिय सुखकी प्रवृत्ति नहीं रही । इसलिए यह बताया कि इन्द्रियज्ञान हेय है ।

परोक्षज्ञानमें व्यग्रता व शक्तिघात— यह परोक्ष ज्ञान कैसा है ? यद्यपि इस ग्रात्मामें ग्रनादिकालसे ही शुद्ध चैतन्य सामान्यका सम्बन्ध है । इस इन्द्रियज्ञानी जीवको समभा रहे कि तेरे ग्रन्दर चैतन्यसामान्यका सम्बन्ध ग्रनादिकाल ही से स्वतः ही है परन्तु इन्द्रियजालमें फंसे होनेके कारण स्वयं ग्रपने ग्राप स्वाधीनतया ग्रात्माके द्वारा ग्रर्थोंको जान लेनेमें ग्रसमर्थ हो गया । जैसे ग्राँखसे सब देखते हैं, फिर भी ग्राँखमें पट्टी लगा देवें तो स्वयं ग्रपने देखनेमें ग्रसमर्थ हो गया, इसी तरह ग्रनादि कालसे चैतन्य सामान्यका सम्बन्ध पाया, परन्तु फिर भी ग्रज्ञानरूपी ग्रंधकारसे ग्रंधा हो गया ग्रौर ग्रर्थोंको जाननेमें ग्रसमर्थ हो गया । इसके बाद प्राप्त ग्रीर ग्रप्राप्त जो परनिमित्तक सामग्रियाँ हैं, उनकी खोजके लिए व्यग्र हो गया । जब स्वयं नहीं जान पाता यह जीव, तो जाननेके लिए १० ग्रन्य चीओंका सहारा लेता ग्रौर उनको खोजनेकी व्यग्रता पैदा करता । इस व्यग्रतासे वह ग्रपनी शक्तियोंको खो देता । यह जीव श्रत्पज्ञानी है ग्रौर स्वयं जाननेमें ग्रसमर्थ है ग्रौर ग्रपने जाननभनेसे जाननेके लिए ग्रन्य साम-ग्रियोंकी खोजमें व्यग्र हो गया तो उसने ग्रपनी स्वयंकी शक्तियां खो दी । हमारी ग्रनन्त शक्तियाँ इसीलिये खराब हो गईं कि हम ग्रिज्ञानकी ग्रन्थीसे गुठित होनेसे पदार्थीको स्वयं जाननेमें ग्रसमर्थ हो गये, परन्तु बुद्धिमें बहुत बहुत जाननेकी इच्छा पैदा हो गई, जब स्वयं जाननेमें ग्रसमर्थ है तो फिर ग्राश्रय खोजते, इस तरह ग्राश्रय खोजनेकी व्यग्रता पैदा होती, तो उससे इस आत्माकी अनन्त शक्तियाँ नष्ट हो गईं।

मोहमल्लका आक्रमरा----यहाँ यह विशेषण दिया कि प्राप्त सामग्री स्रौर अप्राप्त रोनों सामग्रीको अपने ज्ञानको बढ़ानेके लिए खोजनेमें व्यग्र हो जाते । परन्तु उस जीवकी सत्ता तो उसीके ग्राधीन है। ग्राँख कमजोर हो गई, उसका जाला निकलवाते हैं, तो यह ग्राँख तो हमारी सत्ता नहीं है। ग्राँख सुधरना या बिगड़ना यह जो परिएामता है वह तो मेरे ग्राधीन नहीं है, परन्तु जो परपदार्थ हैं ग्रथवा परसामग्री है उसको खोजनेमें जो व्यग्रता ग्राती, वह व्यग्रता तो पराधीन सामग्रीको खोजनेके लिए होती, इसलिए उस व्यग्रताके कारएा उसका ज्ञान मोटा बन गया, ऐसा जो संस्थूल ज्ञान है वह अनन्त शक्तिके मिट जानेसे अधीर है और ग्रपने ग्रापको टिका नहीं सकता, सस्थिर है। ऐसा जो यह इन्द्रियज्ञान है वह महान मोह मल्लके वशमें होनेके कारए है। जैसे कि एक लड़केको मारने वाले उसके चार भाई हैं, तो उसकी कैसी दशा होती, एकने पटका, एकने मुक्का मारा, एकने घसीटा और एकने थप्पड़ मारा, ग्रौर उस लड़केका कचूमर निकल गया । तो हम इस इन्द्रियज्ञानमें कैसी दुर्गति चल रहो है, कदाचित् इन्द्रियज्ञान भी हो जाय तो टिके भी नहीं, १० जगह भी जाय, इतना ही हो जाय तो भी ठीक है, संतोषकी बात है, परंतु इतना ही नहीं रहने दिया, वहाँ तो महा मोहमल्ल जिन्दा है, इसलिए परपदार्थकी परिणतिमें उसका अभिप्राय आ गया । परपरिणतिमें अभिप्राय होना ही मिथ्यात्व है । यही संसारमें रुलाने वाल। भाव है । ऐसा अभिप्राय होनेपर भी जगह-जगहपर ठगाया गया । यह जीव अनादिकालसे ठगाया गया ही तो रहा । यदि पर-की परिएाति मेरे ग्राधीन होती और परकी परिएातिका ग्रभिप्राय भी ग्राता तो भी बुरा नहीं था, किन्तु मोहसे यह ज्ञान बार-बार ठगाया जाता है, यह तो इसका कचूमर ही निकालता ।

इन्द्रियज ज्ञान सुखकी ग्रहितरूपता— एक दुष्टके ग्रथवा एक पापीके नावमें ग्रानेसे कहते हैं कि सारी नौका डूब जाती, इसी तरहसे एक मोहके ग्रानेसे इन्द्रियज्ञानको भी गालियां मिल रही हैं, ग्रौर न जाने कितनी गालियां ग्रौर मिलेंगी ? इन्द्रियज ज्ञान कैसा है, इसके ग्रवगुएा बतला रहे हैं । यह मूर्तिकके ढारा जानता, मूर्तिकको ही जानता, बलाधान निमित्त होते हैं, निमित्त जिनके उनके निमित्तसे जानता, ऐसा पराधीन भी है, फिर ग्रवग्रह करके रह जाता, कदाचित् ही ऊपरको जाता । कहते यहाँ तक भी ठीक है । जैसे एक चतुर लड़केको कोई पीट रहा, वह लड़का पिटता हुग्रा यह सोच रहा कि चलो मुक्के ही तो लग रहे, हंटर तो नहीं लग रहे, फांसी तो नहीं लगी । इसी तरहसे इस पिटते हुए संसारी जीवको ऐसा बतलाते हैं कि चलो इतना ही सही, ग्रभी यह तो नहीं हुग्रा, परंतु यह ग्रौर तो लगा ही है, ग्रनादिकालसे ग्रज्ञान होनेके कारएा यह स्वयं पदार्थोंको नहीं जानता, कहते कि <u>इतना</u> भी हो तो कोई बात नहीं, परंतु, वहाँ तो पदार्थोंको जाननेके लिए पराधीन सामग्रीको खोज में ध्य-

ग्रता ग्रानी, ग्रीर उस व्यग्रताके होनेसे उसके ज्ञानकी ग्रनंत शक्ति नष्ट हो जाती । इतना होने पर भी उसमें निरंतर विप्लव होते, ग्रीर वह एक जगह नहीं टिक सकता । इसके बाद भी एक ग्रीर लगी है कि मोहमल्ल लगा है, उसके कारए परिणतिका ग्रभिप्राय भी उसके साथ लग गया, उससे तो उसमें बड़ा बुरापन ग्रा गया । परको मैं यों कर दूं, ऐसा परिएामा दूँ, ऐसा ग्रभिप्राय इसके साथ लग गया ग्रीर उस लगनेके साथ एक बात ग्रीर लगी कि यह समय समयपर बहुत ठगाया भी तो जाता है । परपदार्थको यों परिएामा दूं, ऐसा ग्रभिप्राय बना रहे ग्रीर ऐसा होता भी रहे तो भी कोई बात नहीं, वह पिटने वाला कहता है कि ग्रभी तक भी हमारी कोई हानि नहीं है, परंतु यह बार-बार ठगाया भी तो जाता है । ग्राचार्य महाराज कहते हैं कि एक जिस ज्ञानके ग्रंदर इतनी गड़बड़ियाँ दिखती हैं, ग्रीर उसपर भी ठगाया ही गया, ऐसा इन्द्रियज्ञान यदि जानता है तो मैं समऋता हूं कि यह तो जानता ही नहीं । ऐसा ज्ञान ऐसो सम्भावनाके ही योग्य है । इसलिए यह जो इन्द्रियज्ञान है, वह हेय है ।

इन्द्रियजज्ञानमें प्रेरक भावका अपराध--इन्द्रियज्ञान ही मेरा स्वरूप है, इन्द्रियज्ञान ही मेरा सर्वस्व है, इस प्रकारकी बुद्धि ही हेय है । वह ग्रतीन्द्रिय सुख इन्द्रियज्ञानके सम्बन्धसे नहीं ग्राता । जहाँ इन्द्रियज्ञान होता है, इसके निमित्त रागद्वेष ग्रादि भाव भी साथ चला करते हैं, इसलिए वह इन्द्रियज्ञान जगह-जगहपर गालियां ही खाता है, परन्तु वास्तवमें इन्द्रियज्ञान का दोष क्या ? ग्राँखसे जो देखते तो देखनेमें जो राग भाव लगा है उसमें बुरा होता, ग्रांखके देखनेमें तो बुराई नहीं हुई । साधु पुरुष घर छोड़कर साधु हो जाता है, उसे कभी स्त्री ही पड़गाहनेको ग्राती । यदि वह सोचे कि यह मेरी स्त्री है, इसलिए मैं यहाँ ग्राहार नहीं करता, तो उसका मुनिपना नष्ट हो गया । यदि वह सोचे कि मैंने उसे छोड़ दिया है, इसलिए ग्राहार नहीं करता, तो उसने स्त्रीको ही छोड़ा, तद्विषयक विकल्प तो नहीं छोड़ा तो वह मुनि ही नहीं बना । वास्तवमें मुनि होता तो रागको छोड़ता । वहाँ नेत्रोंसे ही देखते, परंतु नेत्रोंसे देखने पर भी वह बुद्धि तो नहीं है, जो गृहस्थ ग्रवस्थामें थी। तो ग्राँखका तो दोष नहीं होता, यदि दुर्भाव हो तो वहाँ रागभावका ही दोष होता । यह राग इतना चालाक है स्रौर बदमाश है कि घरमें ग्राग तो यही लगावे ग्रौर बदनाम करे इन्द्रियज्ञानको । राग ही सारी चालाकी कर रहा है, ग्रौर इन्द्रिंयज्ञानकी गालियां पड़ रही हैं। इस रागके ही इन्द्रियज्ञानमें लगे रहनेके कारएा ग्राकुलताको संतति नष्ट न होगी, ग्रतः यह इन्द्रियज्ञान हेय है । वह इन्द्रियज्ञान ग्रती-न्द्रियसुखका घातक भी है, इंसलिए ही हेय है।

धर्मधाम- इन्द्रियज्ञानको छोड़कर अतीन्द्रियज्ञान और अतीन्द्रियसुखकी हो प्राप्त व रने में प्रयत्नशील रहना, इसीके मायने धर्म है । भगवानके सामने प्रार्थना करते समय भी उस ज्ञानसामान्यका ध्यान करो । जो जीव अपने चैतन्य सामान्यके अनुभवमें लग गया तो उस

Ś.

Á

अनुभवमें रम जानेसे वहाँ कितने ही कर्म नष्ट हो गये। ५रंतु २४ घंटे ग्रन्थ कार्योंमें दृष्टि रहने से वह निरावलम्ब ग्रवस्थामें नहीं लग सका, इसलिए वह ग्रवलम्बन करता। भगवान जो अतीन्द्रियज्ञानी हैं ग्रौर ग्रतीन्द्रिय ग्रानन्द वाले हैं, वे ग्रमूर्तिक परमात्मद्रव्य भगवान हैं। वह भगवान हमारी स्वयंकी ग्रात्मा ही है। उस ग्रतीन्द्रियसुख वाले, ग्रतीन्द्रियज्ञान वाले परमात्मा का कोई ग्राकार नहीं दिखता, वह तो ज्ञानके द्वारा ग्रपनी ही परिएातिमें उसका ध्यान करने से ग्रपनी ही परिणतिमें उसका दर्शन होता है। भगवानको भगवानमें नहीं देख सकते, भग-वानको तो हमारी ग्रात्मामें ही देख सकते हैं। सिद्धलोकमें रहने वाले सिद्धोंकी हम वहीं देखें तो सिद्धको नहीं जान पाते, क्योंकि वहाँ विकल्प है। उसके स्वरूपका ग्रालम्बन लेकर जो हमारी ग्रपनी ज्ञानपरिएाति होती, उस परिएातिमें जो ग्रनुभव बना, उस ग्रनुभवमें उनके दर्शन होते। ग्रपनी ही ज्ञानपरिणतिके ग्रम्हतभावमें हम सिद्धों ग्रौर ग्ररहतोके दर्शन कर सकते, परंतु सिद्धके ग्रथवा ग्ररहंतके स्थानपर उनके दर्शन नहीं कर सकते। भगवानके मिलनेवी जगह तो यह हृदय है। भगवानकी मूर्ति भी यही मिलेगी, फिर बाहर जानेकी क्या ग्रावश्य-कता है?

हमारे समस्त लोकका ग्राधार—एक मनुष्य ग्रपने हाथमें कुछ लिए था। उसने दूसरे मनुष्यसे पूछा कि मेरे हाथमें क्या है ? जिन जिनसे उसने पूछा सब हैरान हो गये ग्रौर किसीने भी कुछ नहीं बताया। एकने कहा कि हम तो नहीं बता सकते, ग्राप ही बताग्रो कि ग्रापके हाथमें क्या है ? तब वह बोला कि मेरे हाथमें हाथी, घोड़े, मन्दिर, यहाँ तककी तीनों लोक विद्यमान हैं । तब वे बोले कि महाराज खोलकर बताग्रो, हाथ खोला तो उसमें स्याहीकी टिकिया थी, तब लोगोने कहा कि वाह ग्रापने तो बताया था कि मेरे हाथमें इतनी चीजें हैं, ग्रौर यहां तो यह स्याहीकी टिकिया ही है । ग्राप तो भूठ बोलते हैं । तब उसने कहा कि ठहरो, ग्रभी बताता हूं ग्रौर यह कहकर उसने वह स्याहीकी टिकिया थोड़ेसे पानीमें मिला दी ग्रौर एक कलम लेकर ग्रपने हाथमें हाथी बनाकर कहने लगा कि देखो मेरे हाथमें यह हाथी है, फिर घोड़ा बनाकर कहने लगा कि यह घोड़ा है । इस प्रकार हाथमें तो स्याही थी, पर्न्तु कलमसे लिखना शुरू किया तो सब कुछ बन गया । ग्रात्मा तो इसी तरह हाथ है, ज्ञान उसमें स्याही है ग्रौर कलम चारित्र है, यदि इस कलमकी मददसे स्याहीसे लिखना शुरू करें तो सबसे ऊंचीसे ऊंची चीज यहीं मिलेगी, फिर कहाँ ग्रांख गड़ाएं ? ग्रालम्बन हमारा है, परंतु ग्रालम्बनमें रह कर भी हम उस भगवानकी खोजमें जाएं तो वह भगवान हमको यहीं मिलेगा ।

प्रभुदर्शनको विधि—समवशरणमें भी जो देखते हैं, उस श्राकारसे भी भगवान नहीं, जिनको हम त्रिशलाका नन्दन, सिद्धार्थका नदन बोलते हैं, वह भी भगवान नहीं, जिनको हम

4

नामसे पुकारते हैं— महावीर, वर्ढमान, वह भी भगवान नहीं, भगवान तो ग्रात्माके बेत्रमें रहने वाला जो विशुद्ध ज्ञानानंदमय स्वरूप है, वह है । बहुत समयसे हम ग्रन्यत्र ग्रपना उप-योग लगा रहे थे, उस उपयोगको वहाँसे निकालकर भी परमात्मामें जो उपयोग लगा रहे थे, वहांपर हमने भगवानको नहीं पाया, परन्तु भगवानको हमने ग्रपने ग्रापके ज्ञानपर प्रयोग करके ग्रपनी ही परिएातिसे उस ध्यानमें बनाया तो वहाँ जो वीतरागपनेका जो स्वाद ग्राया, उसमें हमने भगवानको पहिचाना । मैं स्वयं परमेश्वर हूं, इसलिए परमेश्वरके दर्शन कर सकता हूँ । व्यक्त परमेश्वर नहीं हूं, फिर भी जो परमेश्वरका स्वभाव पड़ा है, ग्रीर हम उपयोग लगानेके कारएा हम ग्रपनेमें जो परमेश्वरका थोड़ा ग्रनुभव कर पाते, उस ग्रनुभवके द्वारा हममें पूर्ण परमेश्वरताका स्वरूप जाननेमें ग्रा जाता । परमेश्वरका दर्शन मैं ग्रपनी ही परिएातिसे, ग्रपने ही विवेकसे कर लेता हूं । उसका दर्शन व परिएामन हीं सत्य सुख है, वह इन्द्रियज्ञानसे नहीं होता । तो ग्रतीन्द्रिय सुखका घातक जो इन्द्रियज्ञान है, जरमें हेय बुद्धि रखना, यही हमारी बुद्धि होनी चाहिए । लालच करो तो सबसे बड़ेका करो, जिस बड़ेके लालचमें लालच नहीं टिक पाता ।

38

इन्द्रियज्ञानको हेयताके अवधार एका संकल्प---- कल तो यह वर्एान था कि यह इन्द्रिय ज्ञान मूर्तिकके द्वारा जानता ग्रौर मूर्तिकको ही जानता, ग्रवग्रह करके जानता, योग्यको जानता ग्रौर इसके ग्रलावा ग्रनंत शक्तिके न रहनेसे, मोहमल्लके जीवित रहनेसे विभावरूप हुग्रा । यह इन्द्रियज्ञान बुरा है, ग्रौर इतना ही नहीं, वह परपरिएाति करता, ग्रौर परपरिणतिके करनेपर भी ठगाया ही जाता है, इसलिए यह इन्द्रियज्ञान हेय है। इस प्रकार इन्द्रियज्ञानकी हेयताका इतना कड़ा वर्णन किया, ग्रौर फिर भी ग्राज कहते कि यह इन्द्रियज्ञान हेय ही है। जो किसी जीवके लिए हितकारी नहीं है, वह इन्द्रियज्ञान हेय ही है, ऐसा ग्रब निश्चय करते हैं । प्रश्न-तो क्या ग्रब तक यह निश्चय किया नहीं जा सका था ? उत्तर--ग्राचार्यश्रीको तो ये सब निश्चय है ही, फिर भी उन्होंने जो अवधारयति शब्दसे व्यक्त किया, उसके यहाँ ३ रहस्य हैं-१. इस ग्रंतराधिकारके इस स्थलमें इन्द्रियसुख ग्रौर इन्द्रियज्ञानके बारेमें कुछ वर्एन तो कर ही दिया था, उस निःसार तत्त्वके प्रति ग्रधिक समय या उस ग्रोर वर्णन करनेमें ग्रधिक उप-योग देना बड़े पुरुषोंकी नैसर्गिक ग्रादत नहीं होती है । निःसारके विषयमें ग्रधिक वर्णन करना, कुछ उसको महत्ता प्रकट कर देनेके बराबर है । ग्रतः इस स्थलमें ग्रधिक न कहकर यह हेयत्व बताने वाली स्रंतिम गथा कह रहे हैं । २. ग्रवधारयति शब्द गिजंत भी होता है, जिससे वह ग्रर्थ होता है कि निश्चय कराते हैं, जिन भव्य जीवोंपर करुएा। करके भगवंतका प्रयत्न हो रहा है, उनको उपदेश देकर अंतमें ऐसा निश्चय करवाते ही हैं, ग्राचार्यश्री तो दयालु ही हैं। यदि कोई धर्मपुत्र उनकी आज्ञाको स्वीकार न करे तो वे निश्चय कराते ही हैं। ३. वक्ता भी

Ś.

-)

वर्णन करते-करते गहरो हल्की सत्पथकी उमंगोंमें चढ़ते ही रहते हैं । यहाँ सूरीध्वर ऐसे विर-क्तताकी तीव्र काष्ठामें ग्रा गये कि इन्द्रियसुख ज्ञानका उपयोग ही दूर करनेवाले हैं । सो जघन्य एवं मध्यम ग्रंतरात्माग्रोंपर दया कर, इस वर्णनके कामकी समाप्त करनेके लिये स्वयंके वैराग्य से भरे हुए देव ग्रवधारयति कर ग्रपनेको निर्मलतामें ले जा रहे हैं ।

फासो रसो य गंधो वण्णो सद्दो य पुग्गला होति ।

ग्रक्खाखं ते ग्रक्खा जुगवं ते गोव गेण्हंति ॥ १६॥

इन्द्रियोंपर विषयग्रहराके अमका कंट्रोल-अब यह बतलारे कि यह इन्द्रियाँ अपने विषयमात्रमें भी एक साथ प्रवृत्ति नही कर सवतीं, इसलिए हेय ही हैं ऐसा निक्चय करते हैं। इन्द्रियोंके क्या-क्या विषय हैं ? इन्द्रियाँ ४ हैं । स्पर्शन कितनेका नाम है ? साराका सारा शरीर स्पर्शन है, नाक भी, जीभ भी, यह कान दिख रहा यह कान भी, यह ग्रांख जो दिखती यह ग्राँख भी, ये सब स्पर्शन ही हैं । परंतु इसी स्पर्शनमें कोई ऐसी चीज है, जो घ्राए, चक्षु, कर्ण ग्रथवा रसना कहलाती है, परंतु रसना, घ्राण, चक्षु ग्रौर कर्ण ये इन्द्रियां दिख हो नहीं सकतीं । जो दिखती हैं, वे तो सब स्पर्शन इन्द्रिय हैं । जो घाएा कर लेते हैं, सुन लेते हैं या स्वाद लेते हैं, वे कौनसी चीजें हैं । ये दिखते नहीं, किन्तु हैं । इन्द्रियोंके विषय पांच हैं, स्पर्श, रस, गंध, वर्र्ण ग्रौर शब्द । उनमेंसे स्पर्श, रस, गंध ग्रौर वर्ण तो प्रधान हैं ग्रौर एक शब्द श्रलगसे कहा गया है । इन पाँचों इन्द्रियोंमें रति है, वह तो डूबनेका साधन है, संसारमें रुलने का साधन है। स्पर्श, रस, गंध ग्रौर वर्ण ये ४ पुद्गलके ग्रंदर गुरा हैं, इसलिए प्रधान हैं। शब्द पुद्गल द्रव्यकी पर्याय है, इसलिये वह प्रधान नहीं है। शब्द पुद्गलका गुण नहीं है, वह तो पुद्गल द्रव्यकी पर्याय है, वह पुद्गल द्रव्यके संयोग ग्रथवा वियोगमें निकला करता है। द्रव्यके संयोग वियोगमें ये पर्यायें होती हैं । शब्दवर्गणा नामनी खुद एक ग्रलग पुद्गल द्रव्य है, श्रौर उसकी पर्यायें भी हैं । उस शब्दवर्गण।में रहने वाली भी जो रूप, रस, गंध ग्रादि पर्यायें हैं, उनमें भी शब्द पर्याय नहीं है। शब्द तो बिल्कुल ग्रलग पर्याय है।

देवनागरोमें स्वर वर्गोंके कमका रहस्य—वहांसे भाषा प्रचलित हुई, वहांसे ये शब्द प्रचलित हुए, ये ग्रकारादि ग्रादिनाथ स्वामीके समयसे चले । प्रश्न—हिन्दीके इन शब्दोंको इस क्रमसे क्यों रखा ? हिन्दीमें क्रम इसलिए है कि सबसे पहले जो ग्रावाजका उद्गम स्थान है वह कंठ है । उसमें से निकलकर वह ग्रावाज दूसरी ठोकर तालूपर देती है । तालू कहते हैं जीभके नीचे ऊपर दांतके समीप हिस्सेको, फिर इसके बाद मिलता है ग्रोंठ, फिर मूर्घा मिलती । इस तरहसे ही ग्रीर इसी क्रमसे इन ग्रक्षरोंका भी उद्गम हुग्रा । स्वर एक ग्रलग चीज है ग्रीर व्यज्जन ग्रलग चीज है । स्वरोंका बंटवारा पहले जगाते हैं । सबसे पहले ग्र ग्रा ग्राता ग्रीर वह कण्ठकी प्रधानताको लिए होता है । फिर इ ई ग्राती है, यह तालूकी प्रधानता

.

<u>\_</u>

से होती । फिर ग्राता है उ ऊ, उसे ग्रोठकी प्रधानताके बिना नहीं बोल सकते । इसके बाद ग्राती मूर्घा । ऋ ऋ ये मूर्घाको प्रधानताके बिना नहीं बोले जा सकते । इसके बाद लृ लृ ये दांतोंकी प्रधानताके बिना नहीं बोले जा सकते । इस प्रकार स्वरोंमें स्थानोंका क्रम है । जैसे स्वरोंमें स्थानोंका क्रम है, उसी तरह जिनवाएगीमें भी यंत्रादिमें यही क्रम है । स्वर किसे कहते हैं ? स्व माने स्वयं ग्रथवा स्वतंत्र होकर ग्रौर रा माने शो भायमान हों बोले जाएं । जो स्व-. तंत्र रूपसे बोले जाएं वे स्वर ।

२१

व्यञ्जन वर्गोंके जमका रहस्य--व्यज्जन किसे कहते हैं ? जो स्वयं ग्रथवा स्वतंत्ररूपसे न बोले जाएं। बिना स्वरोंकी मददके व्यञ्जन नहीं बोले जा सकते। हलंत भी बिना स्वरोंके सहारेके नहीं बोले जा सकते, चाहे पहले सहारा लें ग्रथवा बादमें । इसलिए पहले उनका नम्बर रखा जो स्वतंत्रतासे बोले जा सकें, ग्रौर फिर जो लंगड़े रह गये व्यञ्जन, उनका नम्बर रक्खा । व्यञ्जनोंका क्या क्रम है ? व्यञ्जनोंका भी वही क्रम है, जो स्वरोंका क्रम है । पहले वे ग्रक्षर ग्राते, जो कण्ठकी प्रधानतासे बोले जाते, जैसे कख गघड । इनमें क शुद्ध ग्रक्षर है ग्रौर ख में कुछ ग्रौर गर्म हवा मिलती । ग्रंग्रजीमें भी के में एच मिलाकर ख लिखा जाता है, इसी प्रकार हिन्दीमें शुद्धमें थोड़ा जोर लगाकर ख लिखा जाता या बोला जाता । ग दूसरी चीज है, ग्रौर घ को भी ग में थोडा जोर लगाकर बोला जाता । फिर कंठके बाद तालू ग्राया, ग्रौर वे ग्रक्षर ग्राये जो तालूकी प्रधानतासे बोले जाते, जैसे च छ ज क ज । इनमें भी वही क्रम मिलता 1 च शुद्ध ग्रक्षर ग्रौर उसमें थोड़ा जोर ग्रौर लगाकर छ, ज ग्रलग ग्रक्षर ग्रौर उसमें भी थोड़ा जोर लगाकर भ, ज नासिकासे बोलते हैं, इसलिए उसे ग्रंतमें पटक दिया । फिर ग्राते ट ठ ड ढ ए, ये मूधांसे बोले जाते । इनमें भी वही क्रम रहता ग्रौर ण नासिकासे बोला जाता, इसलिए उसे ग्रंतमें रख दिया । फिर दन्त ग्राया, त थ द ध ग्रौर न, ये दाँतकी प्रधा-नतासे बोले जाते । इनके बोलनेमें भी वही क्रम ग्राता । इनमें भी न नासिकासे बोला जाता, इसलिए ग्रंतमें रखा गया। फिर ग्रोंठके सम्बंधसे बोले जाने वाले ग्रक्षर प फ भ ब भ म ये ग्रक्षर गाते । इनमें भी वही क्रम होता, ग्रौर म नाकसे बोला जाता ।

प्रन्तःस्थ ग्रौर ऊष्मवर्णोंके क्रमका रहस्य— फिर ग्राते य र ल व । वास्तवमें इनका क्रम है य व र ल, ग्रौर ये दो स्वरोंके मिलनेसे बनते । इ ग्रौर ग्र मिलकर य, उ ग्रौर ग्र मिलकर व, ऋ ग्रौर ग्र मिलकर र, लृ ग्रौर ग्र मिलकर ल । इन्हें भी ऐसा बनाकर फिर ग्र निकालकर देखो । इनको २५ व्यर्ज्जनोंके बाद इसलिए रखा कि ये दो स्वरोंसे मिलकर बने हैं । दो स्वरोंके मिलनेके कारण वे स्वरकी जातिके न रहे, ग्रौर व्यज्जनों जैसे लगनेपर भी हें । दो स्वरोंके मिलनेके कारण वे स्वरकी जातिके न रहे, ग्रौर व्यज्जनों जैसे लगनेपर भी शुद्ध व्यज्जन न थे । ग्रतः स्वरोंमें से निकालकर बाहर कर दिये गये ग्रौर उन्हें व्यज्जनोंमें २५ ग्रक्षरोंके बाद स्थान मिला, ग्रौर बोल निकालनेमें सुविधा य र ल व बोलनेमें लगी, इसलिए

5

इनका कम य व र ल न होकर य र ल व हो गया। फिर ग्राते श ष स ह। इनको ऊष्मा कहते हैं। इनको बोलनेमें मुंहसे गर्म हवा निकलती है। ऐसे तेज हवा वाले ग्रक्षरोंको ग्रंतमें रख दिया है। श तालूसे बोला जाता है, इसलिए यह तालवी श वहलाता है, ष मूर्धासे बोला जाता है, इसलिए इसको मूर्धनी कहते हैं, स दांतोंकी प्रधानतासे बोला जाता है, इसलिए इसको दंती स कहते हैं।

संयुक्त पिण्ड व्यञ्जन और संयुक्त स्वर— फिर ग्रंतमें जो ग्रक्षर ग्राते, वे है क्ष त्र ज्ञ । इनको ग्रंतमें यों रखा गया, वहते कि ये तो कोई शब्द ही नहीं हैं । क ग्रौर ष के सम्बंधसे क्ष बनता है, त ग्रौर र के सम्बंधसे त्र बनता है, ज ग्रौर ज के सम्बंधसे ज्ञ बनता है । तो ये तो दो व्यञ्जनोंके सम्बंधसे बनते हैं, इसलिए कहते कि ये तो कोई शब्द ही नहीं हैं । इसलिए इनको ग्रंतमें रखा गया है । इसी तरह स्वरोंमें भी ए ऐ ग्रो ग्रौ ग्रं ग्रौर ग्रः ग्राते हैं, परंतु कहते कि ये भी शुद्ध स्वर नहीं हैं, इसीलिए इनको भी स्वरोंमें ग्रंतमें पटक दिया है । ग्र ग्रौर इ के सम्बंधसे ए, ग्र ग्रौर ए के सम्बंधसे ऐ, ग्र ग्रौर उ के सम्बंधसे ग्रो, ग्र ग्रौर ग्रो के सम्बंध से ग्रौ बनता है, फिर कहते कि ग्रं ग्रौर ग्रः तो कोई स्वर ही नहीं हैं । यदि इन्हें ही स्वर माने तो ग्रौर भी कई स्वर ग्रौर बन सकते हैं । स्वरोंके उच्चारणमें नाकका जोर पड़ा व कंठ का जोर पड़ा, इसलिए ये ग्रक्षर ग्रौर बन गये । मुख्य स्वर तो ग्र इ उ ऋ ग्रौर लृ ही हैं । इस प्रकार ये कम हिन्दी भाषाकी उत्पत्तिका है । इस तरह ये जो शब्द हैं, ये पुद्गल शब्द वर्गेएाकी पर्याय हैं, पुद्गलके रस, रूप, गुएा इसके गुएा नहीं हैं ।

इंद्रियोंमें विषयोंके युगपत् ग्रह एको अयोग्यता २३ वर्गणा ग्रोमें शब्द वर्गएा एक अलग वर्गणा है। उन वर्गएाा ग्रोको यह शब्दवर्गएा। बनाती है, परन्तु यह स्वयं भी एक पर्याय है, इसलिए इसको सबसे अन्तमें रख दिया। इस प्रकार स्पर्श, रस, गंध और वर्ण ये तो प्रधान हैं और शब्द अलग है। तो यह जो इन्द्रियज्ञान है, उसके द्वारा उसके ये सारे विषय एक साथ ग्रह एामें नहीं आ सकते, क्योंकि उसमें इस जातिकी क्षयोपश्रमकी ग्रवस्था नहीं है। ऐसा वह इन्द्रियज्ञान जो स्वयं अपने विषयोंको ही एक साथ न जान पाये वह हेय ही है। पहले पूर्णतया इन्द्रियज्ञानको हेय बता दिया और उसकी हद कर दी। फिर भी ग्राचार्य महाराज कहते कि इसमें एक और दोष है, वह यह कि वह इन्द्रिय ज्ञान एक साथ अपने विषयोंको भी तो नहीं ग्रहण कर सकता। जैसे वहते कि कोई आदमी अपने घरमें भी तो प्रारामसे, मित्रतासे नहीं रह सकती, इसी तरह इन्द्रियज्ञान अपने विषयमें भी तो एक साथ प्रवृत्ति नहीं कर सकता और की बात तो छोड़ दो। ५ इन्द्रियोंके जो विषय हैं, उनको यह आत्मा एक साथ नहीं करती, क्योंकि ऐसे क्षयोपशमका उपयोग युगपत् नहीं है, उसके अन्दरकी शक्ति कमसे चलती है। इसलिए इन्द्रियज्ञान अपने सारे विषयोंको क्रम्से जान

पाता है।

È

टशान्तपूर्वक इन्द्रियोंकी ऋमप्रवृत्तिका समर्थन--जैसे लगता ऐसा है कि कौवेके दोनों श्राँखोंमें १ गटा याने एक तारा है। जल्दी-जल्दी श्राँखें चलनेकी वजहसे ऐसा लगता है कि दोनों ग्राँखोंमें गटा तारे हैं । इसी प्रकार इन्द्रियोंके जाननेकी शक्ति ग्रलग ग्रलग है, इन्द्रिय-ज्ञान क्रमसे होता, परन्तु जल्दी-जल्दी काम होनेसे ऐसा लगता कि उसके सब काम एक साथ हो रहे हैं । परन्तु इन्द्रियज्ञानमें अपने विषयोंके पांचों इन्द्रियोंके काम एक साथ नहीं हो रहे । जैसे सौ पानोंको एक पिनसे छेदा जाता ग्रौर एक छेद होनेके बाद ऐसा कहते कि एक साथ सारे पानोंमें छेद कर दिया, परन्तु वहाँ तो वह एक पानेमें छेद होनेके बाद दूसरे पानमें छेद होनेमें भी ग्रसंख्यात समय लग गया । उन ग्रसंख्यात समयोंका ग्रन्तमु हूर्त होता । तो इन्द्रिय ज्ञानद्वारा जो उसके विषयक जानना हुग्रा वह न जाने कितने श्रन्तर्मु हूर्तमं हुग्रा ? इसलिए इन्द्रियज्ञानमें यह शक्ति नहीं है कि वह एक साथ सब ज्ञान कर सके । कौवेके तारेकी तरह तो उपयोग ग्रौर ग्राँखकी तरह ये इन्द्रियां । द्वार तो सब मौजूद हैं, परंतु उपयोगरूपी तारा तो क्रम-क्रमसे ही फिरा करता । वहां एक साथ सारी इन्द्रियोंके ज्ञानका बोध नहीं होता । जैसे कि किसी पशुसे विरोध था, तो वह उसे मारकर बेहोश कर देता ग्रौर फिर हाथसे हिला हिलाकर देखता कि वह मरा कि नहीं, यदि उसमें थोड़ासा भी प्रतीत हो कि जीव है, तो वह उसके एक मामूलीसा घाव ग्रौर कर देता, जिससे कि वह मर जाये । यहाँ दृष्टांतकी क्रूरतापर न जाकर शैली देखो । उसी तरह आचार्य महाराजने बड़े-बड़े घाव दे देकर यह बताया कि इन्द्रियज्ञान कितना हेय है, इसके बाद फिर हाथ लगाकर देखते कि स्रभी भी यह पूर्ण हेय सिद्ध हुन्ना कि नहीं, ग्रौर ग्रब फिर देखते तो पता लगता कि एक ग्रौर दोष लगा कि यह एक साथ ग्रपने विषयोंमें भी प्रवृत्त नहीं होता । तो यह भी एक घाव ग्रौर लगा दिया कि यह तो हेय ही है।

ज्ञानानुराग—यह प्रकरण सुखका नल रहा है ग्रौर ज्ञानी ग्रमृतचन्दसूरि महाराजको ज्ञानका इतना ध्यान है कि सुखका वर्णन करते हुए ज्ञानको भी बीचमें ले ग्राते । सुखका वर्णन तो कर रहे हैं कि सर्व प्रकारसे उपादेय जो ग्रनन्त सुख है, उसका उपादानरूप जो ज्ञान है वह केवलज्ञान है, जो एक साथ सारे पदार्थोंको जानता है । वह केवलज्ञान ही ग्रनन्तसुख को भोगता है । इन्द्रियज्ञान एक साथ बहुत चीजोंको नहीं जानता, इसलिए वह हमारे सुखका क्या कारण होगा, वह ग्रनन्त सुखका क्या कारएा होगा ? इसका कारएा तो ग्रतीन्द्रियज्ञान ही है जो एक साथ सबको जानता है । ग्रतीन्द्रिय ज्ञानकी कला सब जीवोंके ग्रन्दर मौजूद है, सब ग्रपने शुद्ध स्वभावको लिये हुए हैं, परन्तु रागद्वेष मोहके कारण जो विषय कषायोंकी रुचि है उसके कारएा हमारा ज्ञान ठगाया हुग्रा है ।

٢.

X

सुधारका ग्रवसर - इस प्रकरणसे यह शिक्षा लेनी चाहिए कि रात दिन जो हम कल्पना कर रहे हैं, जिसमें हम एकदम पड़े हुए हैं या जिस प्रवाहमें हम पड़े हुए हैं उसमें न पड़ें ग्रौर थोड़े रुकें ग्रौर सोचे कि ये तो हमारे हितकी चीज नहीं हैं, तो ही हमारा कल्याए होगा । जब वस्तुको स्वतंत्रताको श्रद्धा ग्रा गई तो. सबको निश्चय हो ही जाना चाहिए कि एक दिन सबको इन विषयोंको छोड़ना ही पड़ेगा। यदि यह श्रद्धा हो जाय, तो ऐसे जीवोंको विषयोंमें श्रद्धा ही ही सकती है । जैसे किसीको राजा बनाया जाय ग्रौर कहा जाय कि ६ महीने बाद तुमसे यह राज्य छीन लिया जायगा थ्रौर तुम्हें वनमें ढकेल दिया जायगा, जहां तुम सड़-सड़कर मरोगे, तो उस ६ महीनेके राजाको ग्रपने उस राज्यमें कैसी श्रद्धा होगी ? वह तो यही सोचेगा कि मुभे तो ६ महीने बाद राजगदीसे उतारा जायगा व वनमें चला जाना पड़ेगा ग्रौर वहां सड़-सड़कर मरना पड़ेगा । तो ऐसे ग्रादमीको तो चाहिए कि वह ग्रपने वन को ही इस ६ महीनेमें सुधार ले, जहां कि उसको ग्रंतमें जाकर रहना है । इसी तरह जिस सम्यक्दृष्टिकी यह श्रद्धा हो गई कि ये पर्याएं तो छूट ही जाएंगी तो उसकी वर्तमानके विषयों में क्या श्रद्धा या क्या रुचि रहेगी ? उसे तो उन्हें छोड़ना ही होगा तो जिसे इस तरह छोड़-कर एक दिन जाना है तो उस जानेके स्थानको अभीसे सुघारो तो सुखकी प्राप्ति होगी । यदि यहांसे अलग होकर ही जाना है तो हमें चाहिए कि हम हमारी परिस्थितिको मजदूत बना लें ताकि सड़-सड़कर न मरना पड़े । उस समय हमें कोई मदद नहीं करेगा । हमें अकेला ही जाना पड़ेगा । जो कुछ हम ग्रपनी परिणति यहां सुधार लेंगे, उसीसे हमारा यह लोक ग्रौर परलोक सुधरेगा । इसलिए हमें सबसे बुद्धि हटाकर ग्रपने निज ग्रात्मस्वरूपपर ग्रपने ज्ञान स्वभावको दृष्टि स्थिर करनी चाहिए । अतीन्द्रिय सुखका साधन अतीन्द्रिय ज्ञान है और उसी भ्रतीन्द्रिय ज्ञानमें हमें ग्रपनी बुद्धि लगानी चाहिए । इन्द्रियज्ञानको हेय समभना चाहिए । 

- इस ग्रात्मामें जाननेका स्वभावसे सामर्थ्य है ग्रौर जो जाननेका स्वभाव रखता है वह स्वतः जानता रहता है । इस जाननेमें यह भी ग्रटक नहीं है कि यह वर्तमानको जाने, पासकी चीज को जाने, किन्तु जो भी सत् हो उस सबको जाननेका स्वभाव ज्ञानमें होता है । इन इन्द्रियोंसे ऐसा मालूम होता है कि हम सामनेकी बातोंको ही जान सकते हैं, ग्राँखके सामने हो, उसे हम जानेंगे, पीछेकी हम कैसे जानेंगे, लेकिन जरा मनके द्वारा जो जानना होता है, उसकी भी तो बात बताम्रो । सामनेकी बातको जानते हैं, पीछेकी जानते हैं, भूतकालकी जानते हैं स्रौर भविष्यकी भी जानते हैं, चाहे वह सच निकले या न निकले, पर भविष्यकी जाननेकी म्रब भी प्रकृति तो है। चाहे कल्पना कर लो, कल्पना भी ज्ञानका ही रूप है।

विकाशोंके कारण ज्ञानकलाके विकासमें रुकाबट- निर्गल ज्ञसि कहनेका प्रयोजन

Æ

यह है कि ज्ञानमें समस्त संतोको जाननेका स्वभाव है, किन्तु कुछ ऐसी मलीमसता है इस आत्मापर कि इसके ज्ञानका यह स्वाभाविक विलास रुक गया है। जैसे किसी बहुत ऊँचे कलाकारको खेल करनेसे कोई रोक दे, तो बड़ी सुन्दर कलायें वह कर रहा था, कर सकता था, लेकिन रोकेसे रुका हुग्रा है, ऐसे ही समफिये कि ग्रात्मामें जो विकार भाव उत्पन्न हुए, उन विकार भावोंने ग्रात्माके ज्ञानको स्वाभाविक कलाको तिरोभूत कर दिया है, ग्रीर ऐसी स्थिति बन गयो है कि यह इन्द्रियोंके निमित्तसे जान सकता है, सो सीमित जानेगा, सामनेकी जानेगा ग्रीर क्रमसे जानेगा, पाँचों इन्द्रियोंसे एक साथ नहीं जान सकता । लगता ही है ऐसा कि हम देख भी रहे, सुन भी रहे, बोल भी रहे, सूँघ भी रहे ग्रीर छू भी रहे, सभी काम एक साथ कर रहे हैं, लेकिन एक साथ नहीं हो रहे हैं, इतनी जल्दी-जल्दी इतने क्रम चल रहे हैं कि एक साथ लगते हैं।

परोक्षज्ञानमें युग५त् सबको जाननेकी अक्षमता---परोक्षज्ञानमें इतना जल्दी-जल्दी परिवर्तन हो सकता है कि इसका क्रम समभमें ही नहीं ग्रायगा। जिस समय कभी ग्रनेक तीर्थङ्करोंका एक साथ जन्म हो जाय, कोई भरतन्नेत्रमें पैदा हो, कोई ऐरावत न्नेत्रमें, कोई विदेह चेत्रमें, कोई घातको द्वीपके, पुष्कर द्वीपके भरत ऐरावत विदेह चेत्रोंमें पैदा हो जाय तो जन्म कल्याएाकका प्रबंध करने वाला मुख्य एक इन्द्र है सौधर्मइन्द्र । तो क्या उसे कोई ऐसा प्रोग्राम रचना चाहिए कि पहिले इस तीर्थंङ्करका जन्म कल्याएक मनायें, पीछे दूसरे तीर्थंकरका, उसके बाद ग्रन्य तीर्थंङ्करका । एक साथ जन्मे हैं तीर्थंङ्कर तो एक साथ ही समारोह होना चाहिए । उसमें कोई क्रम तो नहीं लगाना चाहिए । सौधर्मइन्द्रका जो मूल देह है, वह तो स्वर्गसे कभी आता ही नहीं है। जब आता है तब विक्रिया आती है। ऐसी परिस्थितिमें उसे उतने देह बनाने होंगे विक्रियामें जितने तीर्थं ड्रुर एक साथ जन्मे हैं, स्रौर उन वैक्रियक देहोंसे सब काम भी एक साथ होते हैं, देह तो रच डाले भ्रनेक पर मन तो एक है, मन तो अनेक न हो जायेंगे। तो उन समस्त देहोंमें मन द्वारा क्रिया चलती है, ग्रौर इतनी शीघ्रतासे चलती है कि क्रमका ग्रंदाज नहीं रह सकता । ग्रभी बिजलीका पंखा बहुत तेज चला दो तो उसमें तीन पंखुड़ी हैं, पर कुछ पता ही न पड़ेगा। कोई बदुत बड़ी बेसनकी तेलमें पपरिया बना दे कोई या खूब कड़कड़ा पापड़ हो ग्रौर मुंहसे खाये तो वहाँ पाँचों बातें हो रही हैं। कड़ा लग रहा तो स्पर्श, खानेमें ग्रा रहा है तो रस भी है, तेलकी बड़ी तेज गंध भी ग्रा रही है, ग्राँखों देख भी रहे हैं, चुर्र-चुर्रकी ग्रावाज भी सुननेमें ग्रा रही है, इससे ग्रौर जल्दीका क्या दृष्टान्त लें। लेकिन वहाँ भी ४ प्रकारकी इन्द्रियोंका ज्ञान त्रमसे चल रहा है। तो इन्द्रियोंमें पदार्थीका एक साथ ग्रहण करनेका सामर्थ्यं नहीं है, क्योंकि यह परोक्ष है।

इन्द्रियज्ञानमें प्रत्यक्षताके प्रतिषेधका निश्चय-परपदार्थीका ग्राश्रय लेकर जो ज्ञान

होता है, वह परोक्षज्ञान है । तो यह इन्द्रियज्ञान प्रत्यक्ष नहीं होता, और जो प्रत्यक्ष ज्ञान नहीं है, उसके साथ विशुद्ध सुख भी नहीं होता । यह प्रवचनसार ग्रंथ है, इसकी यह ५७वीं गाथा या रही है । इसमें कुन्दकुन्दाचार्य देव यह बता रहे हैं कि इन्द्रियज्ञान प्रत्यक्ष नहीं होता, ऐसा निश्चय करते । अमृतचंदजी सूरिकी प्रतिभा इतनी विशाल थी कि उनके एक-एक शब्दमें रहस्य छिपा है । गाथा बोलनेसे पहले भूमिकामें जो वे क्रिया रखते हैं, उसमें अनेक रहस्य होते हैं । अर्थ तो सामान्यतया एक है, "कहते हैं" ग्रब हम यह विषय कहते हैं, पर कहते हैं को निश्चय करते हैं, उपलक्षित करते हैं, पास फेंकते हैं, उपसंहार करते हैं, अभिनंदन करते हैं, निन्दन करते हैं, जपलक्षित करते हैं, पास फेंकते हैं, उपसंहार करते हैं, अभिनंदन करते हैं, निन्दन करते हैं, कितने ही शब्द लगाते जाइये, भाव है— 'कहते हैं ।'' तो इस गाथाकी भूमिकामें उत्थानिकामें यह कहा है कि इन्द्रियज्ञान प्रत्यक्ष नहीं होता, ऐसा निश्चय करते हैं । म्रा शब्दका ग्रर्थ शाब्दिक दृष्टिसे देखा जाय तो पूरे तौरसे संग्रह करना ग्रर्थ होता है । इसमें चिनु चयने धातु है, जिसका अर्थ है संग्रह, संचय, निश्चय । तो इन्द्रियज्ञान प्रत्यक्ष नहीं है, ऐसे सब उठा-उठाकर जता-जताकर उसको रखते हैं, देखो यह इंद्रियज्ञान कहाँ प्रत्यक्ष, यह इन्द्रियज्ञान कहाँ प्रत्यक्ष ? यो इन्द्रियज्ञानका ढेर कर रहे हैं, और उसमें निर्णय कहाँ प्रत्यक्ष, हो का को कहाँ है प्रत्यक्ष । यो ग्रब इन्द्रियज्ञानकी प्रत्यक्षत/के प्रतिषेधमें सूत्रका ग्रवतार होता है ।

परदव्वं ते ग्रव्सा रोव सहावोत्ति ग्रप्परो। भरिएया ।

उवलद्धं तेहिं कहं पच्चवखं ग्रप्पगो होदि ॥५७॥

परापरापेक्ष ज्ञानमें प्रत्यक्षताको ग्रसंभवता इन्द्रियाँ परद्रव्य हैं, ग्रात्मतत्त्व तो नहीं हैं, ग्रात्माका स्वभाव नहीं हैं। उन इन्द्रियोंके द्वारा जो ज्ञान किया जाय, वह प्रत्यक्ष कैसे हो सकता है ? जो ज्ञान केवल ग्रात्माको ही प्रतिनियत करके उत्पन्न हो, वह हो सकता है प्रत्यक्ष । केवल ग्रात्मासे ग्रात्माके ही ग्रालम्बनसे जो ज्ञान उत्पन्न होता है, उसे तो प्रत्यक्ष कहते है, ग्रौर किसी परपदार्थका ग्राश्रय करके जो ज्ञान उत्पन्न होता है, उसे परोक्ष कहते हैं । ग्रगली गाथामें प्रत्यक्ष ग्रीर परोक्षका लक्षरण सविवरण कहा जायगा । तो जो ग्रात्माका ही सहारा लेकर ज्ञान हो, वह प्रत्यक्ष है, लेकिन इंद्रियोंके निमित्तसे होने वाला ज्ञान तो इंद्रिय से उत्पन्न हुग्रा ना, सो वह ज्ञान परोक्ष है । वे इन्द्रियां पर हैं, ये ग्रात्मासे भिन्न ग्रस्तित्व रखती हैं, ग्रतएव परद्रव्य कहलाती हैं । जो इन्द्रियां ग्रात्माके स्वभावको रंच भी छू नहीं सकतीं, ऐसी इन्द्रियोंके निमित्तसे उत्पन्न हुग्रा ज्ञान ग्रात्माका प्रत्यक्ष हो नहीं सकता ।

परपरिहारमें ग्रात्मोन्मुखतामें विकल्पविपदाग्रोंको समाप्ति---जैसे कोई पक्षी वुछ खानेकी चीज लिए हो ग्रीर उसपर बीसों पक्षी उसे छुड़ानेके लिए भपटने लगें तो वह विह्वल हो जाता है। तो उसे वेवल इतना ही भर काम करना है कि उस चीजको चोचसे छोड़ दे।

२६.

X

:Æ

लो पूरा विश्राम मिल गया । उस ग्राक्र मराकी जो विपदा थी वह शान्त हो गयी । ऐसे ही हमपर बहुतसे विकल्पोंका ग्राक्रमरा हो रहा है । बड़े उल्भनमें पड़ गए हैं तो हम जिन पर-तत्त्वोंका ग्रहण किए हैं उन्हें छोड़ दें ग्रौर ग्रकेले जैसे हैं ज्ञानस्वरूप वैसे ही रह लें तो सारी विपदाएं एक साथ खत्म हो जाती हैं । उस समय जो ज्ञान हो रहा है वह प्रत्यक्ष है ।

प्रत्यक्ष शब्दका अनेक पदोंमें प्रयोग—प्रत्यक्ष शब्दका भी अनेक प्रकारके ज्ञानोंमें व्यवहार होता है। प्रथम तो यही लो जो ग्राँखों देखा उसे लोग प्रत्यक्ष कहते हैं। वाहं मैंने तो प्रत्यक्ष देखा, मैंने तो प्रत्यक्ष सुना तो इसमें लोग प्रत्यक्षका व्यपदेश कहते हैं, यह है व्यावहारिक प्रत्यक्ष, बहना मात्र प्रत्यक्ष, रूढ़ि प्रत्यक्ष । वास्तवमें वह परोक्ष है, फिर उससे ऊंचे चलो तो मानसिक प्रत्यक्ष । मनके द्वारा जो समभा जाता वह तो सब घरेलू मामला जैसा लगता है । हमने बिल्कुल स्पष्ट जाना, वह भी मानसिक ज्ञान प्रत्यक्ष कहलाता है । इससे ग्रब ऊँचे चलो तो जहां ग्रात्माका ग्रनुभव होता है स्वानुभवदशा, वहां न इन्द्रियका काम चल रहा है ग्रीर न मनका काम चल रहा है । इन्द्रियका काम तो है ही नहीं । मनका काम ग्रति निकटमें था लेकिन मनका तो काम विकल्प उत्पन्न करना है । यह तो निचिकल्प प्रनुभूति है, यह स्वानुभव भी प्रत्यक्ष कहलाता है । फिर ग्रवधिज्ञान, मनःपर्यय ज्ञान विकल प्रत्यक्ष कहलाता है ग्रीर केवलज्ञान संकलप्रत्यक्ष कहलाता है । तो प्रत्यक्ष शब्दसे ग्रनेक जगह कहीं रूढ़िसे, कही एक देश सम्बन्धसे, कहीं स्पष्टरूपसे प्रत्यक्षका प्रयोग किया जाता है जो भिन्न है, परदव्य हैं, ग्रात्माके स्वभावको रंच भी छू नहीं सकते, उन परद्रव्योंको ऐसे पर-इन्द्र्योंके द्वारा पा पा करके निकट लेकर उत्पन्न हुग्रा जो ज्ञान है बह प्रत्यक्ष ज्ञान नहीं है ।

परोक्षज्ञानमें विडम्बनायें इस प्रकरणमें यह वर्णंन चल रहा है कि सुखका सम्बन्ध प्रत्यक्ष ज्ञानसे है। पारमार्थिक सुख प्रत्यक्ष ज्ञानके साथ होता है, परोक्षज्ञानके साथ नहीं होता है। देखो सारी हँसी जैसो बात लग रही है लोकमें। सभी जीव कोई किसी कल्पनामें है, कोई किसी कल्पनामें है, कोई किसी तरहके दिमागका है और ग्राधार किसीका भी सही नहीं है। तो सब मायारूप है, काल्पनिक है, पर यहाँ इन सबपर हंसे कौन ? सभी एकसे ढंग की कल्पनाएं वरते, निराधार सोचते, कुछ ग्रपना है नहीं ग्रौर कल्पनामें ग्रपना मानते हैं। क्यायोंका रग चढ़ा है, मेरा तेरा माननेका गहरा रंग छाया हुग्रा है। ये सब बातें उन्मत्त जैसी चेष्टाएँ हैं कि नहीं ? पर जहाँ सभी उन्मत्त हों वहाँ कौन किसे कहे ? जहाँ सबके ही मोहका ग्रौर कल्पनाग्रोंका रंग बन रहा है, वहाँ उनकी वृत्तिपर कौन हंसे ? ग्रौर जो जानते हैं वे हँसने ग्राते नहीं। उनके युद्ध ज्ञान रहता है। तो ग्रपनेको ग्रपनी करत्तूतपर कुछ खेद होना चाहिए, कुछ ग्रचरज भी होता चाहिए ग्रौर कुछ उपेक्षा भी होनी चाहिए। यह हमारा परीक्षज्ञान ग्रनेक विडम्बनाग्रोंका कारण बन जाता है।

 $\mathbf{C}$ 

ইত

5

7

परोक्ष और प्रत्यक्षके लक्षगोंका निर्देशन— अब परोक्ष और प्रत्यक्षका लक्षण उप-लक्षित करते हैं ग्रर्थात् कहते हैं । यहाँ कहने ग्रर्थमें उपलक्षित शब्द ग्राया है, जिसका भाव यह है कि लक्ष्य करनेके मायने तो देखना लोग कहते हैं ना, तुम हमारी तरफ बड़ी देरसे लख रहे हो, तो लखना लक्ष्यसे ही तो बना, ग्रौर उपके मायने समीप है । चूँकि इस ज्ञान प्रकरण को कहने वाले ग्रौर सुनने वाले भी सम्यग्दृष्टि लोग हैं तो उनको प्रत्यक्ष ज्ञानका भी परिचय है ग्रौर परोक्ष ज्ञानकी तरफ लगे ही हैं । तो यह ग्रपने ग्रापके ग्रंदर परोक्ष ग्रौर प्रत्यक्षका लगाव कर रहे हैं । इस ग्राशयमें कुन्दकुन्दाचार्यदेव गाथाकी उत्थानिकामें कहते हैं कि ग्रब परोक्ष ग्रौर प्रत्यक्षके लक्षणको उपलक्षित करते हैं ।

> जं परदो विण्णारां तं तु परोक्खत्ति भरिगदमत्थेसु । जदि केवलेरा रगादं हवदि हि जीवेरा पच्चक्खं ।।४ ५।।

परोक्षज्ञान—जो विज्ञान परके निमित्तको पाकर उत्पन्न हुग्रा हो, वह परोक्ष ही कहलाता है। देखिये यह परोक्ष ज्ञान मन ग्रौर इन्द्रियके निमित्तसे उत्पन्न होता है। तो मन क्या चीज है ? वह भी शरीरका ग्रंग है, पौद्गलिक रचना है, पुद्गल पदार्थ है, ग्रौर इन्द्रिय क्या है ? ये परद्रव्य हैं। इनका निमित्त पाकर जो ज्ञान बनता है, वह परोक्ष है, यह हमारा परोक्ष ज्ञान परके उपदेशका निमित्त पाकर होता है। तो इसमें उपदेशकी भी ग्राधीनता है। यह उपलब्धिके संस्कारसे उत्पन्न हुई है। तो वह उपलब्धिका जो संस्कार है, वह भी परभाव है। प्रकाश ग्रादिकके निमित्तसे उत्पन्न होता है। तो प्रकाश पुद्गल द्रव्यकी पर्याय है, इस निमित्तसे ग्रपने विषयको प्राप्त हुए ग्रर्थका जो परिच्छेदन है, ज्ञान है, वह परसे उत्पन्न होता हुग्रा परोक्ष है, ऐसा लक्षित किया जाता है। यह है परोक्ष ज्ञानकी बात।

प्रत्यक्ष ज्ञान—प्रत्यक्ष ज्ञानमें देखिए प्रत्यक्ष ज्ञान सभी प्रकारके परद्रव्योंकी म्रपेक्षा न रखकर उत्पन्न होता है, न यहाँ मनकी म्रपेक्षा रखना न इन्द्रियकी, न पर उपदेशकी, न उप-लब्धिके संस्कारकी, न म्रलोक म्रादिककी । किसी भी परद्रव्यकी म्रपेक्षा न रखकर केवल म्रात्माके स्वभावको ही कारक रूपसे ग्रहरण करके म्रर्थात् यह करने वाला है, इसीके लिये होना है । सब कुछ म्रात्मस्वभावके कारकरूपसे होने वाला जो द्रव्य पर्यायके समूहका परिज्ञान है, वह सब केवल म्रात्मासे उत्पन्न हुम्रा, म्रतएव प्रत्यक्ष कहलाता है । देखो म्रब म्रपने म्रापके स्वभावका म्रालम्बन करके म्रत्यंत समीप होकर जो ज्ञान उत्पन्न होता है, वह ज्ञान सहज मुखका साधनभूत है । यही महाप्रत्यक्ष ज्ञान कल्याणार्थीको इष्ट है ।

विश्वास्यताको परख— इस प्रकरणसे हम श्रापको यह शिक्षा ग्रहण करना है कि हम परपदार्थोंमें तो विश्वास करें हो नहीं कि ये मेरे हितरूप है, ये मुफ्ते सुख देंगे श्रीर इस देहमें भी विश्वास करना योग्य नहीं है कि यह देह भी मेरे लिए सुखकारी है ग्रीर

£

हितकारी है। यह तो विश्वासके योग्य है ही नहीं, किन्तु जो हमारा इन्द्रियज्ञान है, जो चल रहा है बराबर, यह ज्ञान भी विश्वासके योग्य नहीं है कि यह हमारे हितरूप है। लेकिन किसी हद तक, किसी रूपमें हम इस इन्द्रियज्ञानको ही इस तरहसे प्रवर्तायें कि हम ग्रात्म-हितमें बढ़ें ग्रीर इन्द्रियज्ञानोंसे छूटकर ग्रात्मीय ग्रतीन्द्रिय ज्ञानको प्राप्त कर लें। ग्रानन्दका सम्बन्ध प्रत्यक्ष ज्ञानसे है, परोक्ष ज्ञानसे ग्रानन्दका सम्बन्ध नहीं है, बल्कि परोक्ष ज्ञान हमारे ग्रानन्दमें बाधक बनता है, जैसे कोई कोई लुटेरा कुछ थोड़ीसी सम्पदामें बहकाकर बड़ी निधिको लूट ले। ऐसे हो यह परोक्ष ज्ञान इन विषय सुखोंमें बहकाकर हमारे ग्रानन्त ग्रानन्द की निधिको लूट रहे हैं, मानो इस प्रकारसे ग्रहितकारी है। हमें ग्रपने योगपूर्वक भावपूर्वंक इस ग्रात्मप्रत्यक्षका ग्रादर करना चाहिए ग्रीर इस ही स्वभावमें मग्न होनेका यत्न करना चाहिये।

जादं सयं समत्तं गागगमणंतत्थवित्थिदं विमलं ।

रहिड तु ग्रोग्गहादिहि सुहंति एयंतियं भरिएदं ॥ १९॥

परोक्षज्ञानमें सुखका प्रतिषेध— पूर्वं गाथामें परोक्ष ग्रौर प्रत्यक्षका लक्षरण कहा है। परोक्ष तो पराधीन ज्ञान है ग्रौर प्रत्यक्ष स्वाधीन ज्ञान है। ग्रानंदका सम्बंध प्रत्यक्ष ज्ञानसे है, परोक्षज्ञानसे नहीं है। जिस ज्ञानमें परविषयकी, परइन्द्रियकी, परप्रकाश ग्रादिककी, पर उप-देश ग्यादिककी ग्रपेक्षा रहती है, उस ज्ञानमें तो व्यग्रता रहा करती है। न इष्ट साधन मिले तो व्यग्रता, इष्ट साधन जुटानेकी व्यग्रता, नाना तरहकी व्यग्रता वहाँ ग्रानंद नहीं है,

प्रत्यक्षज्ञानमें ग्रानन्दका सद्भाव—जो ज्ञान सर्वविकल्पोंको त्यागकर केवल शुद्ध सहज निज भावका ग्राश्रय करता है, उसको कोई पराधीनता नहीं ग्रौर ऐसा ज्ञान ग्रपने ग्रापके ज्ञानस्वभावसे मिलकर स्वभावतः विशुद्ध परम ग्रानन्दका ग्रनुभव करता है, यह ही प्रत्यक्ष ज्ञान पारमार्थिक सुखरूपसे है, ऐसा इस गाथामें कहा जा रहा है। जो ज्ञान स्वयं उत्पन्न हुग्रा है, जो ज्ञान चारो ग्रोरसे समस्त पदार्थोंको जानता है, जो ज्ञान परिपूर्श है, ग्रनंत ग्रर्थमें विस्तृत फैला हुग्रा है, जो ग्रत्यंत निर्मल है, जिसमें ग्रवग्रह, ईहा, ग्रवाय ग्रादिक ग्रपूर्ण-ताएँ ग्रौर क्रमादिक दोष नहीं है वह प्रत्यक्ष ज्ञान ही स्वयं कह लीजिए, ग्रानंदस्वरूप है, ऐसा दढ़ निश्चय किया जा रहा है, ग्रानद तो ग्रनाकुलतास्वरूप है, जहाँ ग्राकुलता नहीं है, वही वास्तवमें सुख है।

परोक्षज्ञानमें परतन्त्रता—-ग्रब देखिये जो ज्ञान परसे उत्पन्न हुन्रा है, परइन्द्रियका निमित्त पाकर होता है, वह तो पराधीन रह गया, ग्रौर पराधीनतामें ग्रानंद ग्रौर शांति नहीं होती, लेकिन मोही जीव उन पराधीनताग्रोंमें ही स्वाधीनताकी कल्पना करते हैं। जैसे खुदका ग्रच्छा घर है, ग्राजीविका भी ग्रच्छी चलती है, कुटुग्बके लोग भी बड़े समभदार हैं, सब

×.

÷.

-

प्रकारके सांसारिक म्राराम हैं, ऐसी स्थितिमें यह मनुष्य कहता है कि हम तो म्राजाद हैं, ग्राजादीसे रोटी खाते हैं, चैनमें रहते हैं, मगर बतावो तो ग्राजादी है कहाँ ? भले ही खुदका घर है, ग्राजीविका बढ़िया है, परिजन भी समभदार हैं, सब कुछ बात भली हैं, लेकिन ग्राजाद तो मत कहो कि हम स्वतंत्र हैं, बेफिक्र हैं, हमें तो ग्राजादी मिल गई है, जिस ज्ञानमें इंद्रिय की ग्राधीनता है, जो ज्ञान परपदार्थींको विषय करके वल्पनाएं किया करता है, उस ज्ञानको ग्राजादी है कहाँ ? ऐसी ग्राजादी मानने बाले लोग भी पद-पदपर ग्रपनेको परतंत्र ग्रनुभव किया करते हैं, क्लेशानुभव किया करते हैं।

ग्रसज्ज्ञानमें क्लेशको प्राकृतिकता--जो ग्रपनेको भली स्थितिमें मान ले, ग्रौर स्थिति भली हो नहीं तो उसे भी क्लेश होता है। कोई विपदामें है ग्रौर मान ले कि हम विपदामें पड़े हैं, तो विपदामें रहकर भी वह उतना क्लेश न मानेगा, और ग्रपनेको मौज वाला मान रहा है ग्रौर उसे विपदा ग्रा जाय, तो उसे जो क्लेश होगा, विपदा वालेको न होगा । किसी गरीबको उतना वलेश नहीं है, जितना धनिकको कुछ थोड़ीसी हानि होनेपर हुग्रा करता है । मुकाबला करो तो ग्रब भी गरीबसे हजारगुना धन है, पर धनसे तो सुख दुःख नहीं है, सुख दुःख तो कल्पनाओंपर चलता है । जगतके समस्त पदार्थ विनाशीक हैं ग्रौर कोई मान ले कि ये तो मेरे हैं, सदा रहेंगे तो उसे बड़ा क्लेश उठाना पड़ता है, ग्रौर रह रहा है घरमें ग्रौर ग्रपनी सच्चो श्रद्धा बनाये है, घर तो कभी छूटेगा, ये समागम तो कभी ग्रचानक बिछुड़ेंगे, तो उसे कष्टका सामना कम करना पड़ेगा। तब तो बस यही बात ग्रायंगी कि लो देख लो ना, जो हम जानते थे, सो ही हो गया। वह ग्रनहोनी तो न बतावेगा। जो पुरुष पराधीन दशामें ग्रपनेको ग्राजाद समझकर मौजमें रहते हैं, वे पुरुष ग्रवश्य दुःखी होंगे । परोक्षज्ञानके प्रति ज्ञानीको खेद---ज्ञानी जन परोक्षज्ञानमें खेद किया करते है कि यह

पराधीन ज्ञान है, इसमें कहाँ मौज है ? जिसके बड़ा विदेक भी जगा, ज्ञान भी जगा, फिर भी यह ग्रात्मप्रत्यक्षज्ञान नहीं हो पाया, यह स्वानुभव जो निरर्गल ज्ञानविकासके लिए उद्यत रहा करता है, ऐसी स्थिति नहीं बन पाई, इसका खेद होता है। ये सब ज्ञान हो रहे है, ठीक है, पर इन इंद्रियजंग्य ग्रौर मानसिक ज्ञानोंसे ग्रपने ग्रापनो परतंत्र समभकर इसमें भी जिसका मन नहीं लगता, कहाँ तो ऐसी ज्ञानियोंकी बुद्धि ग्रौर कहां मोहियोंकी कुमति कि जो घर वैभव ग्रादिक जड़ पदार्थोंके समागमको पाकर ऐसा मौज मान रहे हैं कि हम तो ग्राजाद हैं, सुखी हैं, भरपूर हैं, सब कुछ ठीक है । ग्ररे कुछ भी ठीक नहीं है । ठीक तो ग्रात्माकी निर्मल दृष्टिमें होगा । तो जो ज्ञान परसे उत्पन्न हुआ है, वह तो पराधीन है, ऐसे ज्ञानमें तो आकुलता ही है, ग्रथवा यों कह लीजिए कि ऐसा ज्ञान तो ग्राकुलित ही होता है। हम दुःखो हो रहे हैं, इसका दूसरा भाव यह है कि ज्ञान दुःखी हो रहा है । i satat

È

12

**ज्ञानके सम्बंधमें नयविभाग** एक दृष्टिमें देखो तो ज्ञानका स्वरूप दु:खरूप परिएामना है ही नहीं, इसलिए यह कह दो ज्ञान न कभी सुखी होता ग्रौर न कभी दु:खी होता । मेरा ज्ञान तो जाननमात्र है । जितनी चाहे बातें समभते जाइये, नयविभाग है । जो ज्ञान परसे उत्पन्न होता है वह तो ग्रत्यन्त ग्राकुल है । ये परोक्षज्ञान हमारे सब परसे ही उत्पन्न होते रहते हैं । तो यह यद्यपि ज्ञानपरिएामन ग्रात्मांसे ही जगा है परंतु निमित्त पाये बिना ऐसा ज्ञानपरिएामन नहीं होता है इसलिए परसे उत्पन्न हुग्रा कहते हैं ग्रौर जो श्रुतज्ञान ग्रात्माका हित करनेमें कारएा है वह भी यद्यपि परसे उत्पन्न हुग्रा कहते हैं ग्रौर जो श्रुतज्ञान ग्रात्माका हित करनेमें कारएा है वह भी यद्यपि परसे उत्पन्न हुग्रा है, लेकिन परसे उत्पन्न नहीं होता ऐसे ज्ञानकी प्राप्तिके लिए जो ज्ञान जगा है वह परसे उत्पन्न होकर भी कुछ शान्तिके लिए बनता है । जिस ज्ञानमें पराधीनता भी है, दृष्टि भी मलिन है उस जानमें तो ग्राकुलता ही ग्राकुलता है । जिस ज्ञानमें पराधीनता तो जरूर है, पर दृष्टि निर्मल हो गयी है तो उस ज्ञान में ग्राकुलता कम हो जाती है ।

असमंत व कतिपयार्थ प्रवृत्त परोक्षज्ञानमें आकुलता--जो ज्ञान समस्त नहीं है, परि-पूर्एं नहीं है, अघूरा है, उसके अन्य ज्ञानद्वार रुक आवृत हो गये हैं, वहाँ क्षयोपशम विशेष नहीं है, इससे वह परोक्षज्ञान ग्राकुलित रहता है । जो ज्ञान कुछ ही ग्रथमें प्रवृत्त हुग्रा है उस ज्ञानमें ग्रन्य ग्रथोंके जाननेकी जो इच्छा है, भोगनेकी जो भूख है उसके कारण वह ज्ञान ग्राकुलित रहता है । ग्रभी कोई रोकड़बहीका ही हिसाब कर रहा हो, एक ग्रानेका फर्क रह गया, हिसाब नहीं मिलता तो कहो उसके पीछे ४ ग्रानेकी बिजली फूँक दें। पर उस एक ग्रानेवो जाननेकी एक उत्सुकता रहेगी, नहीं तो कोई बड़ी बात है, एक ग्रानेकी जगह पर एक रुपया डाल दें, ग्रगर कम होता है तो । पदार्थोंके जाननेकी जो इच्छा है ग्रौर उनके ग्रनुभवने की जो वुभुत्सा है उससे यह ज्ञान म्राकुलित रहता है। घरका बड़ा म्रादमी बाजारसे थैला हाथमें लिए हुए घर ग्राये, तो लाये चाहे कोयला ही हो, पर घरके जो बच्चे होंगे वे थैलेमें टटोलकर देखे बिना न मानेंगे । चाहे उनके कुछ कामकी भी चीज न हो स्रौर रोज-रोज भी उनके कामकी चीज नहीं मिलती, मगर देखे बिना चैन नहीं है। हम ग्राप कहीं बैठे हों. सामनेसे जो भी लोग निकलते हैं उनसे प्रयोजन कुछ नहीं है मगर भांके बिना, जाने बिना माना नहीं जाता । हवाई जहाज रोज उड़ते हैं, बाहर खुलेमें बैठे हों तो उड़ते हुए जहाजको देखे बिना चैन नहीं पड़ती । तो देखनेकी क्या पड़ी है ? जब ज्ञान ग्रधूरा है, ग्रसमस्त है, कुछ अर्थमें लगता है इसलिए यह इच्छा बनी रहा करती है कि मैं और जानूं। केवलज्ञानमें समस्त पदार्थं भलका है, जाननेको कुछ रह ही नहीं गया, अतएव उनके आकुलताका नहीं रहती है। तो जो ज्ञान ग्रधूरा है, ग्रसमस्त है, परोक्ष है यह ज्ञान तो ग्राकुलित ही रहा करता है, क्योंकि जाननेका द्वार रक गया है । तो जो ग्रसमस्त है ग्रौर कुछ भी ग्रर्थमें लगा करता

5

2

है उस ज्ञानमें विह्वलता है।

1

**दृष्टिवभागसे ज्ञानके जीवनकी भांकी**—ग्रभेदविवक्षासे यह कहा गया है कि ग्रात्मा क्या ग्राकुलित रहता है ? ज्ञान ग्राकुलित रहता है, ग्रात्मामें ग्रौर ज्ञानमें चूंकि भेद नहीं है ग्रौर जितना जो कुछ भी करने घरनेका परिएगमनका प्रसङ्ग है, वह सब ज्ञानके नाते ही जाना जाता है ग्रौर बताया जाता है । ज्ञानमें दु:खका ग्रनुभव हुग्रा तब ग्रात्मा दुःखी हुग्रा । तो उस क्लेशरूप ग्रनुभवन करने वाला ज्ञान है । यों गुएागुणीके ग्रभेदमें ज्ञानको ग्राकुल कहा है, ग्रौर जब स्वरूपदृष्टि करें तो ज्ञानका काम तो मात्र जानन है, उसमें ग्राकुलताकी बात कहाँ हे ? तब उस विशुद्ध दृष्टिमें यह तक कहा जायगा कि मिथ्यादृष्टिका भी ज्ञान मिथ्या नहीं है, उसमें भी ग्राकुलता नहीं है, जो जानन है, उसका जाननमात्र ही काम है ।

समल ज्ञानमें ग्राकुलता— जो ज्ञान समल है, मलिन है, रागद्वेषसे युक्त है अथवा ज्ञानावरएगादिक कर्मोंका विशेष ग्रावरण है, भली प्रकारसे जान नहीं सकता, तो यथार्थ न जाननेके कारण वह ज्ञान ग्राकुलित रहता है। किसीसे कोई पहेली पूछी जाय, इस पहेलीका उत्तर दो तो जब तक उत्तर नहीं ग्राता है तब तक क्या दशा हो जाती है ? कैसा दिमाग, कैसी विह्वलता उसका यथार्थ बोध न होनेसे ग्राकुलता होती कि नहीं होती ? तो ग्रसमतमें सम्यक् बोध न होनेके कारण ग्राकुलता रहती है।

कमप्रवृत्त ज्ञानमें ग्राकुलता — जो ज्ञान ग्रवग्रह, ईहा ग्रवाय, धारणा — ऐसे क्रमरूप ग्रहण करता है, तो क्रमसे जो ग्रर्थ ग्रहण होता है, उसमें खेद होता है। ज्ञानमें जाननेकी इतनी निरगैल विकासकी त्रकृति पड़ी हुई है कि वह यह गम खानेको तैयार नहीं है कि थोड़ा हमने जाना, चलो कल जान लेंगे। यह तो चाहता है कि सब ग्रभी जाननेमें ग्रा जाय। ज्ञानकी ग्रोरसे कोई गम नहीं है, ज्ञानको प्रकृति है कि सबको जाने ग्रीर एक साथ जाने। पर जब क्रमसे ग्रर्थ ग्रहण हो रहा हो उसमें खेद उत्पन्न होता है। तो ये सब ग्रवगुण परोक्ष ज्ञानमें है। तो परोक्ष ज्ञान तो ग्राकुलित रहता है, इस कारणसे परोक्ष ज्ञान परमार्थदृष्टिसे सुखस्वरूप नहीं है।

स्वाधीन प्रत्यक्षज्ञानमें ग्रनाकुलता—परोक्षज्ञान तो सुखरूप नहीं है, किन्तु इस प्रत्यक्ष ज्ञानको देखिये—यह सर्व ग्रोरसे परिपूर्ण सुखस्वरूप है। यह प्रत्यक्षज्ञान स्वयं उत्पन्न हुग्रा है, इसमें इंद्रिय मन प्रकाश विषय पदार्थ उपदेश किसीको भी उपेक्षा नहीं है, यह ग्रात्मा ज्ञानस्व-रूप है, ग्रपने ही उस सहज ज्ञानकलासे ग्रपने ग्रापमें ही उन्मुख होकर यह जान रहा है, तो उसमें किसीकी भी ग्राधीनता नहीं है। स्वयं जायमान है, ग्रौर किस प्रकार जायमान है कि जो ज्ञान सामान्य स्वभाव है, उसके ऊपर उसके परिणमनमें महान विकासरूपसे फैलकर व्यापक-स्वरूप उत्पन्न हुग्रा है। जैसे कोई सूखा चूनेका ढेला होता है, तो वह शीत वातावरएगें स्वयं ग्रपने ग्रापमें ग्रपने ही ऊपर ग्रपने ही विकाससे फैलकर फैल जाता है, ऐसे ही जब विकारका ग्राक्रमण है, ऐसा शांत वातावरण है, तो उसमें यह ग्रात्मा, यह ज्ञान इस ज्ञानशक्तिके ऊपर इस ज्ञानशक्तिके ही महाविकासरूपसे फैलकर स्वयं उत्पन्न हो जाता है। यह प्रत्यक्षज्ञान ऐसा स्वाधीन है। तो जो ग्राधीन है, उस ज्ञानमें ग्राकुलताका काम नहीं है।

समंत ज्ञानमें समंत ग्रानन्द---जो प्रत्यक्ष ज्ञान समंत ग्रात्मप्रदेशोंसे पूर्ण समक्ष ज्ञानो-पयोगी होकर सर्वको फैलकर उत्पन्न होता है वह ज्ञान समंतज्ञान है। इस विशेष एसे यह भी ग्रन्तर ज्ञात होता है कि हमारे परोक्षज्ञानमें यद्यपि ज्ञानमय ग्रात्मा होनेके कारए पदार्थीमें ज्ञान जगता है पर परोक्षज्ञानमें उन समंत ग्रात्मप्रदेशों एक ग्रानन्दानुभूति ग्रथवा तरंगोंका ग्रनुभव-सा होता हुग्रा नहीं होता है, तभी तो ये भेदव्यवहारमें प्रसिद्ध हो गये कि दिमागसे तो जाना जाता है, ग्राँखोंसे देखा जाता है, प्रतिनियत ग्रङ्गोंसे ज्ञान प्रकट होता है ऐसी प्रसिद्धि हुई है। यह परोक्ष ज्ञान होनेके कारण ग्रात्मप्रभुकी विडम्बनाकी बात बन रही है, बनाई जा रही है। जो ज्ञान समंत चारों ग्रोरसे स्पष्ट प्रकट है ग्रौर चारों ग्रोरके प्रकाशको ग्रभिव्याप्त करके प्रसिद्ध है उस ज्ञानमें ग्राकुलता नहीं है। कहते हैं ना---ग्रधजल गगरी छलकत जाय। पूरा पानो भरा हो तो नहीं छलकती। जहाँ सर्वप्रदेशोंमें प्रत्यक्ष ज्ञानमय ग्रनुभव हो रहा है, वहां परम ग्रानन्द प्रकट है।

निष्कलुषज्ञानमें विलक्षएा ग्रानन्द एक बात देखी होगी किसीको इन्द्रियजन्य सुखके भोगते हुएमें सारे शरीरमें रोमांचसा प्रकट नहीं होता । किन्तु किसी तत्त्वज्ञान ग्रथवा ग्रभूत पूर्व बात या किसी विशिष्टज्ञानके समय जो ग्रानन्द उत्पन्त होता है वह ग्रात्मामें तो तरंगित होकर होता ही है, पर शरीरमें भी एक रोमाञ्चसा हो जाता है । कितना ही बढ़िया हलुवा कोई खाये पर उसके सुखके कारएा शरीरके रोंगटे खड़े नहीं होते । कोई भी इन्द्रियसुख भोगा जाय तो उससे शरीरमें रोमाञ्चसा न होगा ग्रौर कोई विशिष्ट जातिका ज्ञान बन जाय तो रोंगटे खड़े हो जाते हैं । जिसका इन्द्रिय सुखसे सम्बन्ध नहीं है ऐसा कोई विलक्षण ज्ञान उत्पन्न होता है तो हम ग्रापके भी रोमाञ्च खड़े हो जाते हैं । इससे भी यह ग्रन्दाज करलो कि जो ज्ञान ग्रपने समस्त प्रदेशोंमें ज्ञानप्रकाशका ग्रनुभव करता हुग्रा होता है वह ग्रनाकुल होता है, परिपूर्एा ग्रानन्द वाला होता है । तो यह समस्त ज्ञान प्रत्यक्ष ग्रनकुल है । जो ज्ञान ग्रनन्त ग्रर्थमें विस्तृत है, जिसने समस्त वस्तुवोंके ज्ञेयाकारको पी लिया है ग्रर्थात् समस्त सत् जिस ज्ञानमें जात हो गए हैं, ऐसी परम विनश्वररूपताको प्राप्त करके ग्रर्थात् लोकालोक व्यापकरूपसे जो व्यवस्थित है उस ज्ञानमें चूँकि समस्त सत् ग्रा गए इसलिए किसी भी सत्को जाननतेकी भोगनेकी, ग्रनुभवनेकी इच्छा नहां होती, ग्रतएव वह महाप्रत्यक्षज्ञान ग्रनाकुल है ।

٤.

Ś.

⇒

प्रत्यक्षज्ञानमें निर्दोषता व ग्रनाकुलता— जिस ज्ञानमें पूर्ण विकास है, समस्त शक्तियों का प्रतिषेध करने वाले कर्म जहाँ हट गए हैं, समस्त ज्ञानप्रकाशसे जो देदीप्यमान है, ग्रपने स्वभावको व्याप करके जो उत्पन्न हुन्ना है, ऐसा निर्मल ज्ञान यथार्थ बंधके कारण ग्रनाकुल रहा करता है। उस केवलज्ञानमें, प्रभुके ज्ञानमें जो कि एक साथ सभी त्रिलोक त्रिकालवर्ती पदार्थ ज्ञात हो गए हैं ग्रथवा पदार्थ वया ज्ञात हो गए हैं? ऐसा ज्ञानरूप परिणमता हुन्ना श्रात्मस्वरूप जहाँ केवल दर्शनके द्वारा ग्रवलोकित हो रहा है, उस ज्ञानमें क्रम कैसे बने? सभी पदार्थ ज्ञानमें ग्रा गए, तो जहाँ क्रमको ग्रहण करनेका खेद भी नहीं रहता, वह प्रत्यक्षज्ञान निराकुल होता है।

प्रत्यक्षज्ञान ग्राँर ग्रानन्दको ग्रादेयता—हम ग्रपने इन्द्रियजन्य ज्ञान ग्रीर इंद्रियजन्य सुखमें मौज न माने—यह शिक्षा इस गाथामें मुख्यतया दी गई है । ग्रतीन्द्रियज्ञान, सहज ज्ञान, बिना श्रमके ग्रपने ग्राप उत्पन्न हुग्रा ज्ञान ग्रौर बिना ही श्रमसे ग्रपने ग्रापमें ग्रनुभूत हुग्रा ग्रानंद वही उपादेय है, पराधीन बन-बनकर ग्रयथार्थको यथार्थ बनानेका श्रम कर करके ग्रानंद ग्रौर शांति प्रकट नहीं हो सकती । ऐसा प्रत्यक्षज्ञान ही जो स्वयं उत्पन्न हुग्रा है, समंत है, ग्रनन्त ग्रथोंको जानता है, निर्मल है, जिसके ग्रंदर क्रम नहीं है । ऐसा ही ज्ञान सुखस्वरूप है, ऐसा ही निर्एय करके ग्रपने ग्रापमें उस सुख ग्रौर ज्ञानके स्रोतरूप चैतन्यस्वभावका ग्रवल-म्बन करना चाहिए । इस ही परमब्रह्मकी उपासनाके प्रसादसे हम ग्रापके संसारके सारे संकट छूट सकते हैं ।

केवलज्ञानकी ग्रानन्दरूपतापर एक जिज्ञासुकी ग्राशङ्का-इस गाथामें यह कहा गया कि बिना इंद्रियके सहारे, बिना ग्रालोकादिक निमित्तके, ग्रापने ग्राप ग्रपने ही ज्ञानस्वभावके ऊपर विकासरूपसे फैलकर जो प्रत्यक्ष ज्ञान होता है ग्रात्मप्रत्यक्ष उसके साथ ग्रानंदका सम्बंध है, परोक्ष ज्ञानके साथ ग्रानंदका सम्बंध नहीं है । इस बातको सुनकर एक जिज्ञासुके चित्तमें यह ग्राशङ्का उत्पन्न हुई कि प्रभुके केवलज्ञान भी हो गया, केवल ग्रात्मा रह गया, सारे लोकालोकको जानने वाला वह ज्ञान है, लेकिन क्या वह केवलज्ञान कूटस्थ नित्य है ? क्या प्रतिसमयमें नया-नया वहाँ परिएामन नहीं होता है ? प्रति समय परिएामन होता रहना तो वस्तुका स्वभाव है । ग्रगर प्रति समय परिणमन न हो तो वहाँ ग्रात्माका ही ग्रभाव हो जायगा, इस कारएा प्रति समय परिएामन मानना तो ग्रति ग्रावझ्यक है, ग्रौर परिएामन होता ही है । जब परिणमन वहाँ चलता है, तो परिएामन होनेके नाते उनके भी खेद होना चाहिए, केवलज्ञान होनेपर भी चूंकि प्रतिसमय केवलज्ञानरूप परिएामन चलता रहता है, ग्रर्थात् इस समयके केवलज्ञानके बाद दूसरे समयमें नये केवलज्ञानरूप पर्याय होती है, ग्रौर प्रतिसमय नवीन-नवीन ज्ञानपरिएामन होता रहता है । भले ही उस ज्ञानपरिएामनमें विषय परिवर्तन

F

नहीं होता ग्रर्थात् तीन लोक ग्रौर ग्रलोककी त्रिकालवर्ती पर्यायोंको जैसा इस समयके ज्ञानने जाना, वैसा ही ग्रगले समयका ज्ञान जाने, इतनेपर भी प्रतिसमय उस द्रव्यका परिएामन तो है ही । तो जहाँ परिएाम है, परिएामन है, वहाँ खेद होना सम्भव है, फिर केवलज्ञानकी ग्रवस्थ। नियमसे सुखरूप ही है, वहाँ ग्रानंदरूपता ही है, ऐसा क्यों कहा जा रहा है ? मेरे ख्यालसे तो केवलज्ञानमें भी चूँकि परिएामन होता है तो खेद सम्भव है । ग्रतः नियम नहीं बना सकते कि वहाँ ग्रानंद है, ऐसी एक जिज्ञासुके चित्तमें ग्राशंका उत्पन्न होती है, उसका प्रतिषध करते हुए समाधान दिया जा रहा है ।

जं केवलत्ति णार्एा तं सोक्खं परिरणमंति सो चेव ।

खेदो तस्स एा भएिगदो जम्हा घाती स्वयं जादा ॥६०॥

केवलज्ञानकी ग्रानन्दरूपतापर जिज्ञासुकी ग्राशङ्काका समाधान—जो केवलज्ञान है, वही तो सुख है ग्रौर वही एक परिएामन है ग्रर्थात् वह परिणमन ही ज्ञानरूप ग्रौर सुखरूप है, वहाँ खेदकी क्या बात है, क्योंकि वहां घातिया कर्मोंका ग्रभाव हो गया है । ज्ञानावरएा, दर्शनावरएा, मोहनीय ग्रौर ग्रंतराय, इन चारों घोतिया कर्मोंका क्षय हो गया है । ज्ञानावरएा के क्षय हो जानेसे समस्त परिपूर्ण निर्मल ज्ञान प्रकट हुग्रा है, दर्शनावरणके क्षयसे ग्रनंत केवल दर्शन प्रकट हुग्रा है ग्रौर मोहनीयके क्षय निर्मोहता प्रकट हुई है, वही सुखरूप ग्रवस्था है, ग्रौर ग्रंतरायके क्षयसे पूर्णशक्ति प्रकट हुई है, जहाँ ग्रनंत चतुष्टयरूप ग्रवस्था है, वहां खेदका क्या काम ? ज्ञान प्रति समय नवीन-नवीन होता रहता है, तो वही ज्ञान जो इस समयमें परि-पूर्ण ग्रानंदरूप है, तो दूसरे समयमें भी जो केवलज्ञान हुग्रा, वैसा ही तो ज्ञान हुग्रा, वैसा ही ग्रानंदरूप परिएामन हुग्रा । परिएामन होते जावें ग्रनंत केवलज्ञानके भी, लेकिन वे ग्रनंत ही परिणमन केवलज्ञानरूप हैं ग्रौर ग्रनंत ग्रानंदरूप हैं । वहां खेदका कोई काम नहीं है ।

<u>ا</u>

×

की आग्राङ्का करते हो तो कारएा भी बतावो । केवल परिएाम मात्र खेदका कारएा नहीं हुआ करता । कोई पर्याय है, और उसके बाद फिर पर्याय हुई, तो पर्यायोंका होते रहना, यह खेद की बात नहीं है, यह तो वस्तुका स्वरूप है ।

केवलज्ञानीके परिएााममात्रसे खेद न होनेकी पुष्टि—यहां तो संसार ग्रवस्थामें विभिन्न ग्रनेक परिणमन चलते रहते हैं, पर्यायें बदलती रहती हैं तो पर्यायोंके बदलते रहनेका कार्योंसे खेद यहां भी नहीं है, किन्तु घातिया कर्मांका उदय होनेसे जो इष्ट ग्रनिष्ट कल्पनाग्रों ग्रादिक रूप परिणमन होता है, वह खेदका कारण होता है। जैसे किसी पुरुषसे कोई काम बिगड़ जाय मित्रका, तो मित्र वहां यह कहता है कि यह काम बिगड़ गया इसका खेद नहीं है, किन्तु तुम्हारे परिएााभमें हमारा विरोध ग्रा गया, इसका खेद है। तो यों सांसारिक जितने भी परि-णमन होते हैं, उनमें भी बदलते रहना इससे खेद नहीं है, किन्तु जो मोह रागद्वेषकी तरंग उठ रही है, इससे खेद होता है। हां, यह बात जरूर है कि जहां मोह रागद्वेषकी तरंग उठ रही है, इससे खेद होता है। हां, यह बात जरूर है कि जहां मोह रागद्वेषकी तरंग होती है, वहां सांसारिक परिणमन भी इस प्रकारका चलता रहता है, पर विश्लेषएा करके यदि देखो तो परिएामन होते रहनेसे खेद नहीं है, किन्तु ग्राष्ठयमें मलिनता ग्रानेसे खेद है, यह तो सांसारिक ग्रवस्थाग्रोंकी बात कह रहे है। पर ग्रुक्त ग्रवस्थामें तो सांसारिक ग्रवस्थाग्रों जैसा परिणमन होता ही नहीं है वहां तो जैसा परिएामन ग्रब है वैसा ही परिएामन ग्रा है, ग्रर श्रनतकाल तक वैसा ही परिणमन होता रहेगा, वहां तो कल्मषता भी लेश नहीं है, वहां खेद का ग्रवसर ही कहां है ?

केवलीके समान परिएामनसे ग्रानन्दरूपताकी पुष्टि— घुद्ध ग्रवस्थामें भी यद्यपि वही-वही परिएामन नहीं है, किन्तु वैसा ही वैसा परिणमन तो है। जैसे कोई बिजली १४ मिनट तक जले तो १४ मिनटके जितने सेकेन्ड हैं, सभी सेकेन्डोंमें एकसी बिजली जली, प्रकाश एक सा ही हुग्रा, लेकिन प्रति सेकेन्डमें बिजलीने नया-नया काम तो किया, वह नया काम समान है। इस कारएा भेद नहीं जंच रहा, यदि वह बिजली नया-नया काम प्रति सेकेन्ड नहीं करती, तो फिर मीटर कैसे बढ़ जाते हैं? प्रति सेकेण्ड उस बिजलीका नया-नया काम है। इसी प्रकार केवलज्ञानके द्वारा भी प्रति समय यद्यपि जानते हैं वही समस्त सत, जो जाना वहीं फिर जाना, लेकिन परिणमन तो नया-नया है। तो परिएामन मात्रसे खेद नहीं होता, बह तो एकदम समान परिणमन है। दूसरी बात उस केवलज्ञानमें, कैवल्य ग्रवस्थामें ग्रौर ग्रानंदरूप परिएामनसे कोई ग्राधार भेद नहीं है, कोई व्यतिरेक नहीं है, वही है तो जैसे यों कह लो कि प्रतिसमय प्रभु केवलज्ञान केवलज्ञानरूप परिएामते रहते हैं, तो यों कह लीजिए कि प्रति समय प्रभु ग्रानंदरूप यानंदरूप परिएामते रहते हैं, खेदका वहाँ कहां ग्रवसर है ?

F

खेदका निदान — खेद किस प्रकार होता है, उसका विवरण सुनिये । घातिया कर्मोंमें जो मोहनीय नामक कर्म है, यह महान मोहका उत्पादक निमित्त है, मोहनीयके उदयमें मोह पुरिगाम बना ग्रौर मोह परिणाममें यह जीव उन्मत्तकी तरह जो जैसा नहीं है, उसके वैसी बुद्धि करने लगता है। जैसे पागल लोग पदार्थ ग्रौर भांति है, बुद्धि ग्रौर भांति करते हैं। जैसे प्रसिद्ध बात है कि पागल कभी मां को स्त्री कहने लगते, ग्रौर कभी स्त्रीको मां कहने लगते, ग्रथवा नाना प्रकार बकने लगते हैं । जो बात जैसी नहीं है, उसको उस रूपसे कहना, यही तो पागलपन है। जैसी बात है, वैसी ही कह दे, उसे तो स्वस्थ बुद्धि वाला कहेंगे। तो जब मोहनीय कर्मका उदय है, तो इस जीवमें महामोह उत्पन्न होता, उससे जो ग्रतत् है, उसमें ततको कल्पनाएं हुईं। जैसे ये सब शरीर तो हैं जड़ और मान लें अजीव अथवा सब परपदार्थ हैं तो भिन्न, उनका परिएामन उनमें ही परिसमाप्त होता है, लेकिन यह मानता है कि अर्मुक पदार्थसे मुभे सुख मिला, तो यों जो बात जैसी नहीं है, उसमें वैसी कल्पनाएँ उत्पन्न हुईं, इससे अब उसकी हालत क्या हो गयी कि जो ज्ञेय पदार्थ हैं उनके प्रति अनुराग बनाया, उनके अनुसार ग्रपने ग्रापको परिरामाकर व्यर्थका श्रम बनाया, बस यही खेद हो गया । कोई इष्ट पदार्थ नष्ट हो रहा है, तो यह भी भ्रमसे अपनेको नष्ट हुग्रा मानता है। कोई इष्ट पदार्थ फल फूल रहा है, तो भी यह ग्रपनेको फल फूल रहा मानता है, बस यही खेदका निदान है।

परोन्मुखतासे शान्तिका विघात ग्रौर विडम्बनाग्रोंका भार—भैया ! ग्रब समभ लीजिए कि भोतरमें ये ग्रसावधानियां कितनी बड़ी विडम्बनायें हैं ? सारा नक्शा पलट जाता है। जैसे कोई पुरुष राज्यमें या किसी संस्थामें कानूनकी दुहाई देकर कुछ विशिष्ट वृत्त उत्पन्न करता है, तो क्यों जी ! यदि विधिपूर्वक उस कानूनको ही मिटा दे या उसके एवजमें नया विधान पास कर ले, तो वह नियंत्रएा एकदम खतम हो जायगा ना। ऐसे ही जगतकी यह बहुत बड़ी विडम्बना जो हो रहो है, इसका मूल तो इतना ही है कि परपदार्थोंमें इसने ग्रात्म-बुद्धि को, ग्रौर भीतर ही भीतर इसने ज्ञेय पदार्थोंके ग्रनुरूप ग्रपना परिएामन बनाया, तो जो एक ग्रात्मामें वैधानिक बात रहनी चाहिए थी शांति, ग्रानंद, विश्राम वह सबकी सब एकदम उलट दिया। भीतरमें केवल एक परके प्रति ग्रात्मचुद्धि होनेसे एकदम नक्शा ही दूसरा बन रहा है। खेदका कारएग तो रागद्वेष मोह है। केवलज्ञानमें रागद्वेष मोह है नहीं तो परिएामता जाय उसी-उसीरूप, इसमें खेद नहीं होता।

छोंटाकसी या भक्ति—देखिये यह जिज्ञासु भगवान तक पर छोंटाकसी कर रहा है। एक परिएामनके प्रतिपादनके माध्यमसे चूंकि वे भी बदलते रहते हैं, प्रभुमें भी समान समान सही परिणमन बनते हुए रहते हैं। इस कारएा वहाँ भी खेद सम्भव है, ग्रथवा यों समभिये

ইও

\$

6

कि जिज्ञासुको परके प्रति विशेष भक्ति उत्पन्न हुई है। सो ग्राखिरी एक चर्चा छोड़कर ग्राचार्य देव प्रभुके ग्रानंदरूपका बहुत बार समर्थन कर रहे हैं। प्रभुके रागद्देष मोहका ग्रभाव होनेसे वहाँ कोई श्रम नही होता। परिणम-परिएाम करके भी जैसे मोही जीवको श्रम होता. रहता था, प्रभुके प्रतिसमय केवल ज्ञानरूप नवीन-नवीन परिएामन होकर भी उनके खेद नहीं होता। तो जब घातिया कर्म ही नहीं रहे तो केवलज्ञानमें खेदका कारएा क्या रहा ?

धर्मपालन ग्रौर धर्मविकास यहाँ यह स्पष्ट किया है कि केवल जाननहार रहे, इसी विधिसे तो केवलज्ञानको उत्पत्तिका विधान है, ग्रौर इसी विधिसे समस्त संकटोके दूर होनेका विधान है। जहाँ कोई रागद्वेष मनमें ग्राता है, वहाँ खेद उत्पन्न होता है, रागद्वेष न रहे, केवल जाननहार स्थिति रहे, तो वहाँ खेदका ग्रवकाश नहीं है, ऐसा ही करना यही धर्मपालन है, धर्ममूर्ति यह स्वयं ग्रात्मा है, धर्म इसका स्वभाव है, उस स्वभावपर ग्रपना उपयोग स्थिर करना यही धर्मपालन है। धर्मपालनकी लम्बी चौड़ी व्याख्या नहीं है। जैसा मेरा सहज स्व-रूप है ज्ञानमात्र, उस ज्ञानमात्र स्वरूपको ही ''यह मैं हूं'' इतना मानने लगे, बस धर्मपालन होने लगा।

ध्यवहारधर्मका भूल प्रयोजन—व्यवहार धर्ममें जितने भी ग्रौर कष्ट करने पड़ते हैं— म्रब नहावो, ग्रब पूजामें खड़े हो, ग्रब इस तरह ग्रमुक क्रिया करो, ये व्यवहार धर्ममें जितने भी काम करने पड़ते हैं, हम यदि उत्टा न चलते होते तो करनेकी क्या जरूरत थी ? हम उत्टा चलते हैं, ग्रधर्मसे चलते हैं, तो उसका यह प्रायश्चित्त है । यों समभ लीजिए, धर्मपालन तो सुगम है, धर्म इतना ही मात्र है कि जो निज ग्रात्मस्वरूप है, बस उस स्वरूपके जानन-हार रहें । कहने मात्रकी बात नहीं है, रह सकें, उसकी बात है । इसमें कही व्यवहारधर्मके निषेधको बात नहीं कही, परिग्रह ग्रौर ग्रारम्भमें रहकर कोई जाननहार रहा ग्राये, यह तो सम्भव नहीं है । परिग्रह ग्रौर ग्रारम्भको तजकर इस धर्मकी साधना की जाती है, इसीके मायने हैं साधु होना । इतना ऊँचा काम जो नहीं कर सकता है, वह परिग्रह ग्रौर ग्रारम्भनी वासना तजनेके लिए ही इतने व्यवहारके काम करता है । मंदिर ग्राये, क्यों ग्राये ? इसलिए कि ग्रारम्भ ग्रौर परिग्रहकी वासनाएँ बहुत-बहुत रहती हैं, ग्रौर उनका उपयोग चलता है, तो यहाँ प्रभुके गुएगोंका स्तवन करें, मंदिर जायें, तो वह ग्रारम्भ ग्रौर परिग्रहका जपयोग हमारा हो जायगा । तो एक यह एकदेश मुनिधर्मके लक्ष्यका ही तो काम किया मंदिरमें ग्राकर । जितने व्यवहार धर्म हैं, उन सबमें ग्रारम्भ परिग्रहकी कमी हो ग्रौर ज्ञानस्वभावी ग्रतस्तत्त्वकी हष्टि बने तो वह सफल है ।

धर्मपालनका निरीक्षरग-भैया ! विधिमें हो, ग्रपने ग्रात्म के स्वभावका स्पर्श ग्रीर निर्देधमें हो ग्रारम्भ ग्रीर परिग्रहका त्याग, बस इस वुझीसे परीक्षा करते जाइये कि हमने

कितना धर्मपालन किया है, हममें कितनी शक्ति ऐसी जगी है कि हम कितनी जल्दी-जल्दी प्रपने ग्रापके ज्ञायकस्वभावकी ग्रोर हम ग्रपनी दृष्टि दे लिया करते हैं, इस तरह धर्ममें हम कितना बढ़े हैं, इसकी परीक्षा हो जायगी । दूसरे हम कितनी जल्दी-जल्दी ग्रारम्भ ग्रौर परि-ग्रहके ख्यालको तजकर विश्वामसे रह सकते हैं । इस ग्रंदाजसे ग्राप यह ग्रनुमान कर लेंगे कि हम धर्मके पालनमें कितना बढ़े हैं । ग्रारम्भ तो वही रहे, परिग्रह मूर्छा वही रहे, रागद्वेष विषय कषाय वही रहें, ग्रात्माके सुधकी कुछ बात न हो ग्रौर चाहे वर्षभर खूब उत्सव समा-रोह भी मनाये जाते हैं, पूजन वंदन ग्रादि भी किए जाते हैं, किन्तु यह बात रंच भी न जगी हो कि हटावो ये ग्रारम्भ परिग्रह, तो बतावो धर्मका पालन कितना किया ?

स्वभावपरिएगमनमें खेदका अभाव — घातिया कर्मोंका अभाव होनेसे केवलज्ञानमें खेद की उत्पत्ति नहीं है। त्रिकालवर्ती समस्त पदार्थोंको जाननेका आकार कैसा है प्रभुका ? विक्ष्व रूप है। तो इस प्रकार विशुद्ध ज्ञानरूपसे जो परिएाम रहा हो, उसका कवल परिएामन ही तो है। खेदकी बात कहाँसे आयगी ? प्रभुका ज्ञान ऐसा स्पष्ट है। जैसे कोई किसी बोर्डपर १० साल पहिले हुए बुजुर्गकी फोटो बनाये, १०० साल पूर्वकी फोटो बना दे और कल्पना करके या किसी तरह जान करके आगे जो होंगे उनकी फोटो बना दे, इस समय जो कुटुम्बमें हैं, उनकी फोटो बना दे तो उस बोर्डको देखकर जैसे एक ही समयमें उन सब कालकी बातोंका एक साथ ज्ञान हो गया, यह एक दृष्टांत मात्र दिया है। यो केवलज्ञानमें अनंतकाल तकका, पहिले अनंतकाल तकका आगे समस्त भूत भविष्यका वर्तमानका ज्ञान एक साथ होता है। वह तो एक विशुद्ध आत्माका शुद्ध परिएामन है। उसमें खेदकी कहाँ गुँजाइश है।

केवलके पारमाथिक आनन्दका टढ़ नियम केवलीके तो घातिया कर्म दूर हो गए, आत्माके स्वभावका घात करने वाले जब कर्म नहीं रहे तो निरंकुश बेरोकटोक अनंत शक्ति प्रकट हुई है, वहाँ वह समस्त लोक और अलोक जानते हैं और उस जाननरूप आकारको व्याप करके अत्यंत निष्प्रकम्प उनके जैसा ज्ञान रहता है। ऐसे ही निष्प्रकम्प अनाकुलता भी रहती है, आनन्द भी रहता है। वहाँ आत्मासे भिन्न न तो अनाकुलता है और न आत्मासे भिन्न कोई ज्ञान है। यह प्रभु विशुद्ध ज्ञानरूप परिणम रहे हैं तो उस ही के साथ-साथ विशुद्ध आनन्दरूप भी परिएाम रहे हैं। इस कारएा यह भी ध्यानमें रख लीजिए कि केवल रहनेमें, और आनन्दमय रहनेमें कोई अंतर नहीं है, केवल होनेका ही नाम आनन्दमय होना है। इस कारएा केवलज्ञान जैसे महाप्रत्यक्ष ज्ञानके साथ पारमाधिक आनन्दका ऐकान्तिक नियम है। प्रभु सर्वज्ञ हैं और अनंत आनन्दमय है। यो प्रभुके स्वरूपको निहारकर उनकी आनन्दमयता का अनुमोदत करना चाहिए, याने प्रभुके ज्ञान और आनन्दके ज्ञानके अनुसार प्रपने आपमें भी ज्ञान और आनन्दको जगाना चाहिए। इस प्रकरणमें मुख्यतया यह सिद्ध किया है कि इन्द्रिय-

16

1

×

ज्ञान, इन्द्रियसुख हेय है और अतीन्द्रियज्ञान व अतीन्द्रिय आनन्द ही उपादेय है।

जानकी सुखरूपताका अनुमोदन--- उक्त ६० वीं गाथामें यह भली प्रकार सिद्ध कर दिया है, बता दिया है कि केवलज्ञान ही सुख है, ऐसी ही अनुमोदना की । भगवान सर्वजदेव का सुख कैसा है यह विचारते ही उसही जातिका सुख ध्याताको भी होने लगे तो सच्ची अनुमोदना वहाँ है । प्रश्नकारने प्रश्न किया था कि केवलज्ञानमें भी तो परिएामन करते रहने का कष्ट है वहाँ अनंत सुख कैसे हो सकता है ? इस सूक्ष्म उलाहनका भी जहाँ समाधान पूर्ण दे दिया जावे व मग्न हो जावे तो भैया ! ऐसे वक्ता और श्रोता ही सच्ची अनुमोदना कर ही चुकते, इसमें संशय कहाँ रहा ? परिएामन तो स्वरूप है उपाधि नहीं, स्वरूप स्वका घात नहीं करता तब ज्ञानका पूर्ण ज्ञानरूप निष्कंप क्षोभरहित बना रहना हो तो अनंत सुख है । केवलज्ञानमें ग्रौर सुखमें व्यतिरेक कहाँ ? इसलिए केवलज्ञान ही सुख है ऐसा निश्चयकर उसके अनुरूप अपना अन्तश्चरएा करना । इस निरूपएाके अनंतर फिर भी ग्राचार्यदेव केवल-जानकी सुखस्वरूपताका निरूपएा कर चैतन्यनेत्रसे देख भालकर उपसंहार करते हैं याने उस स्वरूपको उप--ग्रपने समीप (अन्तरमें), सं-भलेप्रकार सावधानीसे जैसे कि फिर बिखर न जावे इस तरह हरएा करते हैं ग्रर्थात् अपनेमें उस स्वरूपको रखते हैं----उपसंहारसे लोकमें भी यह भाव रहता है कि जो करना है सो करलो ग्रब चर्चामें समय न गमावो । यहाँ ग्रपनी चर्चाका उपसंहार करते हैं---

रणागां ग्रत्थंतगयं लोयालोयेसु वित्थडा दिही ।

राट्ठमसिहं सव्वं इट्ठं पुण जं तु तं लढं ।।६१॥

श्रानन्दप्रपञ्च में ज्ञान व संयमका योग—यह ग्रानंदका प्रकरण है। ग्रानन्दकी प्रवस्था क्या है? जो केवल सत्य सुखमय ग्रवस्था है वही ग्रानन्दकी ग्रवस्था है। सुखका स्वरूप तो केवल ही है। ग्रजान भाव या ग्रजानकी परिएातिमें जो भी समफर्मे ग्राता है, वह श्राकुलतामय है। यह पिंड तीन चीजोंका समूह है, जोव कर्म ग्रीर नो कर्म । कर्म तो निमित्त होता ग्रीर नोकर्म ग्राश्रय होते। यहाँ यह समभा जाता कि जगतके बाह्य पदार्थोंसे मुफे सुख मिलता है, परन्तु जगतके बाह्यपदार्थ मेरी कोई भी परिणतिमें प्रेरणा देने वाले नहीं हैं। उत्तम मकान ग्रपनी जगह ही तो है, उत्तम वस्तुएं ग्रपनी ही सत्तामें तो हैं, यह जीव ही श्रात्मस्वभावसे च्युत होकर उन पदार्थोंके विषयमें कल्पनाएं स्वयं करता है ग्रीर तभी यह जीव सुखी होता है। सच्चे सुखका स्वरूप तो वह केवल ग्रवस्था ही है। निगोद ग्रादिमें श्रमता हुग्रा यह जीव मनुष्यजीवनकी स्थितिमें ग्राया तो फिर इसको व्यर्थ ही नहीं छोना चाहिए। मनुष्यभव ही एक ऐसा भव है जो ऊंचेसे ऊंचे स्थानपर भी पहुंचा सकता। मनुष्य ही श्रुतकेवली कहला, सबता है, इसके विगरीत देव भी चाहे करीबन उतनी ही योग्यता रखते

,

हों, परन्तु वे भी श्रुंतकेवली नहीं कहला सकते । ऐसा प्रभाव इस मनुष्य भवपर किसका पड़ रहा है ? एक संयमका ऐसा प्रभाव पड़ रहा है । मनुष्य जन्मका कितना उत्कृष्ट स्वरूप है ? इसीसे मोक्ष मिल सकता है ।

निजस्वभावदृष्टिसे व परोन्मुखताके ग्रभावसे क्लेश विनाश-इन्द्रियसुख तो हमने अब तक बहुत भोगा, मात्र आकुलता ही प्राप्त कर सके हैं। जगतके पदार्थोंमें तो कुछ प्राप्त करनेके बजाय यह जीव खोकर ही चला जाता है । परके संयोगमें सुख नहीं है । प्राणियोंको जो इतना दुःख हो रहा है वह मात्र परपदार्थके संयोगसे हो रहा है। म्राज हम मनुष्यभवमें नहीं होते, ग्रौर किसी तिर्यंञ्च ग्रादि जीवके स्वरूपमें होते, तो फिर हमारे लिए तो ये सारे यहाँके समागम तो नहीं होते, उस समय हमारे ये परिचय ग्रादि तो कुछ भी नहीं होते । ग्रब यहाँ भी हम यह समभ सकते हैं कि हमारा यहाँ किसीसे परिचय नहीं है, ये सारे समागम मेरे लिए त्याज्य हैं। विषय कषाय मोह ग्रादि भाव इन परिचयोंने ही तो बढ़ते हैं। जितनी भी ग्रात्मामें ग्राकुलता पैदा होती है, वह परिचयको ही पाकर होती है । इसलिए जितना भी कभी दुःख होता है, वह परपदार्थके संयोगकी बुद्धिसे होता है । जब तक परपदार्थके संयोगमें बुद्धि है तब तक यह जीवन दुःखस्वरूप ही है, परंतु सुखस्वरूप तो सम्यग्दर्शनमें ही विद्यमान है । भरत चक्रवर्ती घरमें भी रहते हुए वैरागी थे, यह उनके सम्यग्दर्शनका प्रभाव है । वस्तुकी सत्ता अनादि ग्रनन्त ग्रखंड स्वतःसिद्ध है। जब तक वस्तुको स्वतंत्र ग्रवस्था, ग्रपनी स्वतंत्र सत्ताका ठीक स्वरूप जीवनमें नहीं उतरता, तब तक जीवका मोह भाव नहीं हट सकता श्रौर दुःख नहीं मिट सकता । दुःखको मिटानेका सरल हल यही है कि ठीक जैसा वस्तुका स्वरूप है, वैसी ही श्रद्धा बना लो । वस्तुकी सत्ता बिल्कुल स्वतंत्र है, उस स्वरूपको समभो । ऐसा सग्य-ग्दर्शनका उद्यम करो । इस सम्यग्दर्शनको प्राप्त कर लिया तो सब कुछ पाया, यदि इसे नहीं पाया ग्रौर जगतमें चाहे जितना पा लिया तो सब बेकार ही है। मानव जीवनकी सफलता म्रात्मकल्याणसे है।

विषयको खाजमें नरजन्मको व्यर्थता एक ग्रंधा भिखारी था। उसने सोचा कि मैं शहरकी चहारदीवारोके सहारे-सहारे चलता चलूं, ग्रौर जब दरवाजा ग्रा जाय तो शहरमें पुसकर भीख माँग लूँ। वह चहारदीवारीके सहारे चलता गया, परन्तु ज्यों ही दरवाजा ग्राया, तो वह ग्रपना सिर खुजाने लग गया ग्रौर ग्रागे बढ़ गया। ग्रागे बढ़नेपर उसने फिर चहारदीवारो सम्हाली तो उसे वह मिल गई, ग्रौर फिर उसके सहारे-सहारे वह ग्रागे बढ़ने लगा। फिर दरवाजा ग्राया तो वह फिर ग्रपना सिर खुजाने लग गया। इस प्रकार ज्यों ही दरवाजा ग्राता तो वह ग्रपना सिर खुजाने लग जाता, ग्रौर उसको दरवाजेका भान ही नहीं रहता, ग्रौर वह ग्रागे बढ़ जाता। तो वह शहरके ग्रंदर घुस नहीं सका, ग्रौर न भीख ही माँग

\$

١.

सका। इसी तरह यह जीव ग्रज्ञानका ग्रंधा, विषयोंका खजेला, इच्छाग्रोंका भिखारी सुखके भरे गांति शहरमें जाना चाहता है ग्रौर परपदार्थंका सहारा लेता है। सहारा लेते-लेते कुछ सुबुद्धि ग्राई तो मनुष्यभवका एक दरवाजा मिला, तो वह वहाँपर ही ग्रपने विषयकी खाज खुजाने लग जाता, ग्रौर ग्रागे बढ़ता है तो फिर उन्हीं जातिथोंमें चलता रहता। फिर उसको भनुष्यभव मिलता, तो फिर उसके वही सिरको खाज खुजानेका काम लग जाता, तो वह कभी संसारसे मुक्ति पा ही नहीं सकता। यदि ग्रन्थत्र हर जगह देखें, हर जीवोंको देखें, तो वहाँ पता लगेगा कि पशुग्रोंमें भी विषय भोग ग्रादि करनेमें नियम बना होता है, फिर मनुष्य भव में क्या नियम नहीं बन सकता? रात दिन मनुष्य विषय कषायमें लगा रहता, परंतु ऐसा चाहिए कि जैसे दोपहरका भोजन १० बजे किया तो फिर ६ घंटेका त्याग कर दिया। ऐसा करनेपर ६ घंटे तक तो उसकी प्रवृत्ति भोजनसे हट जायगी। परन्तु जिस मनुष्यके त्याग नहीं होता, संकल्प नहीं होता, वह मनुष्य जरा चाट वाला दिखाई दिया तो चाट भी खाने लग गया। चाट खाये भी नहीं तो भी उसका मन ऐसे संस्कारमें चल रहा कि कुछ खाऊं। तो इस प्रकार उसके बंघ होता। बंघ संस्कारोंसे होता है।

जब दुकानमें बैठे होते हैं तो उस समय तो हमें दुकानका ही ख्याल रहा करता है, ग्रौर जब सामायिक करते हैं, तो उस समय १० बातोंका ख्याल ग्राता है, इसलिए सामायिकसे तो दुकानमें बैठा रहना ग्रच्छा है, क्योंकि दुकानमें तो केवल एक ही बातका बंध होता, ग्रौर सामायिकमें तो १० बातोंका बंध हो जाता । इसका उत्तर यह है कि तुम्हारा यह अम हो गया कि सामायिकमें तो १० चीजोंका ख्याल ग्राता है, इसलिए १० चीजोंका बंध होता है ग्रौर दुकानमें एक ही चीजका ख्याल ग्राता है, इसलिए वहाँ एक ही चीजका बंध होता है, तो यह तुम्हारा भ्रमपूर्ण विचार है। बंध तो संस्कारमें ही होता है, सामायिक तो कृपा करने वाली चीज है। वह ग्रपने दोषोंको दिखा देती है। वह तो बतला देती है कि हमारे ग्रदर इतना राग लगा हुग्रा है। दुकानमें तो कुछ पता ही नहीं लग सकता। सामायिकमें यह तो पता चलता कि तुम्हारे १० चोजोंमें राग लगा हुग्रा है, बंध इतना सदा चल रहा है, इतना पता तो चला । ग्रब क्या करना सो देखो, तुम्हारे जिस जिसका भी घ्यान ग्राया, तो उसमें ही ग्रपना पूर्ण ध्यान लगा दो, ग्रौर ऐसा ध्यान लगा दो कि उसके सच्चे स्वरूपको समझ सको । इनका सच्चा स्वरूप ग्रथवा सच्चा स्वभाव क्या है ? यह सोचो कि इनका मेरे साथ क्या सम्बंध है ? कोई सम्बंध नहीं । तो फिर उन रागोंसे ग्रपने ग्राप दिल हट जायगा, फिर तुम्हें करना क्या ? बाह्य पदार्थोंसे दिल हटाकर ग्रात्माके सच्चे रूपमें ही रह जाना, केवल एक म्रात्माके ही रूप रह जाना, ऐसा करनेसे ही तो ग्रनंत सुख होता है।

४२

4

परपरिहारसे पवित्रता—परका लक्ष्य हटे तो केवलपना ग्रपने ग्राप ग्रा सकता है। उस ग्रात्माको पवित्र बना लो। जैसे चौकीपर बींट पड़ी ग्रीर कहते कि इसको पवित्र बना दो, ग्रीर पानी लेकर उस बींटको साफ कर देते । क्यों साफ कर देते ? इसलिए कि वह चौको खालिस हो जाय, ग्रकेली चौको रह जाय । इस प्रकार चौकीकी बींट इसलिए साफ नहीं करते कि बींटको हटा दिया जाय, परन्तु इसलिए साफ करते कि वह चौकी खालिस रह जाय । खालिस चौकीको रखनेके लिए चौकीको घो रहे हैं । यदि बींट हटानेके लिए चौकीको घो रहे हो तो फिर जहाँ भी वह बींट उठाकर फेंको गई है, वहाँसे भी उसे उठाग्रो । तो फिर यही एक व्यवसाय बन जायगा कि बींटको उठाये जाग्रो ग्रीर फैंकते जाग्रो । इसलिए बींटको हटानेके लिए चौकीको नहीं घोते, बल्कि चौकीको खालिस करनेके लिए चौकीको घोते । इसो तरह परका लक्ष्य परके लक्ष्यको हटानेके लिये नहीं हटाते, परन्तु परका लक्ष्य ग्रपनी ग्रात्माके शुद्ध स्वरूपके विकासके लिए हटाते ।

**ग्रन्तस्तत्त्वके ग्रालम्बनमें धर्म ग्रौर ग्रानन्द** हमारा यह जो पिंड है, उसमें ग्रनेक प्रकारके मैल ग्रा गये । उन मैलोंके कारण हम दुःखी हो रहे । इन सबसे न्यारा जो हमारा ज्ञानस्वभाव है, हम उसका ग्रवलम्बन लोंगे, तो परममुखी हो जायेंगे । मुखी होनेके लिए हमें किसी न्यारी चीजका ग्रालम्बन नहीं लेना है, उसका तो तरीका स्वयं ग्रपनेमें ही मौजूद है । इसलिए केवल ग्रपने इस धर्मको पालो । इस धर्मको पानेके लिए बहुत परिश्रमको जरूरत नहीं पडती । दो पैसे कमानेमें तो बहुत कठिनाई ग्रा सकतो है, परन्तु धर्मका पालन करना बिल्कुल सरल है, परंतु मोही जीवको तो पैसा कमाना बहुत ग्रासान लगता । धर्मके पालनमें तो किसी दूसरे पदार्थके ग्रालम्बनको ग्रावश्यकता ही नहीं । पैसा तो परपदार्थ है, इसलिए उसका प्राप्त करना कठिन है, परंतु धर्म तो परके ग्रालम्बनसे पैदा नहीं होता, इसलिए वह बिल्कुल सरल है ।

प्रतीन्द्रिय ज्ञानानन्दकी बहुशः प्रतिपाद्यता—ग्राचार्य महाराज इस गाथामें कहते हैं कि ग्रनन्तमुखका ग्रसली स्वरूप बताकर मैं उपसंहार करता हूं। परन्तु ऐसा लगता कि वे बार-बार वही चीज तो बतलाते हैं ग्रौर फिर उपसंहार करनेकी बात ला देते। ग्रौर एक बार उपसंहार करके फिर उसी बातको बतलाने लग जाते। परन्तु बात यह है कि ग्रतीन्द्रिय ज्ञान ग्रौर ग्रतीन्द्रिय सुखकी बात बतानेके सिवाय ग्रागम ग्रौर शास्त्रोंमें क्या ग्रन्य उत्तम बात लाई जावे ? वही बारबार ग्राचार्य महाराज भी बतला रहे हैं ग्रौर श्रोतागएा थक न जाएं, इसलिए बीच बीचमें उससंहारकी बात कहकर उनको विश्रामसा देते हैं। यह फूठ भी नहीं है मध्यमें ग्राने वाले ग्रन्तराधिकारोंका उपसंहार ग्रावश्यक भी है।

۶.

स्वभावविकासमें ग्रानन्दलाभ कहते कि सुख चीज क्या है ? सुख वह स्थिति है जो स्वभावके घातके ग्रभावमें पैदा होती है । स्वभावके घातका ग्रभाव होना ही सुखकी स्थिति है ग्रौर जहाँ स्वभावका घात होता वह स्थिति दुःखकी है । ग्रात्माका स्वभाव दर्शन ग्रौर ज्ञान है ग्रौर केवलीके दर्शन ज्ञानका प्रतिघात होता नहीं । उनके उनकी शुद्ध ग्रात्माके स्वभावका घात नहीं हो सकता । त्रिलोक तक विस्तृत सारे पदार्थोंको जिसने जान लिया ग्रौर प्रपनी स्वच्छन्दतासे जो बढ़ गया तो उसके ज्ञानकी तो सीमा हो ही नहीं सकती । भगवानके राग द्वेष मोहादि भाव तो है ही नहीं, तो केवलीको ऐसी स्वच्छन्दता मिली कि उनके तो स्वभावका घात होता ही नहीं ग्रौर स्वभावका घात नहीं होना वही स्थिति सुख है । उसी प्रभेद ग्रवस्थामें उस केवलका स्वरूप है । ज्ञानकी ऐसी स्थिति होना यही तो सुख है । उसी ग्रभेद ग्रवस्थामें उस केवलका स्वरूप है । ज्ञानकी ऐसी स्थिति होना यही तो सुख है । ग्रभी एक भाईने प्रश्न किया है कि जानकी इस वृद्धिमें स्वच्छन्दता शब्दका प्रयोग क्यों किया जा रहा है ? भैया ! जब ज्ञान पहिले समयमें तो ग्रतिमंद था ग्रौर दूसरे ही समयमें सर्व सत्का जानने वाला हो गया, ऐसा बेहद बढ़ गया इस महान तारतम्यका जो कि एकदम हो गया बताना ही स्वच्छन्दता शब्दका प्रयोजन है ।

कैवल्यमें ज्ञानानन्द—ज्ञानकी ४ ग्रवस्थाएं या पर्याएं होती हैं—मति, श्रुति, ग्रवधि, मनःपर्यय ग्रौर केवल । उस केवल पर्यायको ग्रनन्त भी कह सकते हैं, परन्तु मनुष्यकी बुद्धिको ग्रनन्तज्ञान कहकर हितपर पहुंचाना कठिन था, इसलिए उनके ज्ञानका नाम केवलज्ञान बत-लाया । उनका वह केवलज्ञान केवल हो होता है, बिल्कुल शुद्ध । ऐसा शुद्ध नहीं जैसा मशीन से क्रीम याने सार निकाल जाकर दूधको बजारमें खालिस बताया जाता है, उस तरहका खालिस नहीं परन्तु जो ग्रपने समस्त ग्रविभाग प्रतिच्छेदोंको सारोंको लेकरके फिर प्रगट हुग्रा है, ऐसा वह खालिस केवलज्ञान, वह केवल सुखपना ही है । ग्रन्य कोई ज्ञान सुखरूप नहीं है । संसारके सुख तो मात्र ग्राकुलता ही हैं लोकमें भी देखा जाता है जब राग व हर्ष श्रधिक होता तब हार्टफेल तक भी हो जाता ।

समागम और हर्षमें भी आकुलता एक साहव १०, १० रुपयेकी लाटरी लगाकर अपने भाग्यको देखा करते थे, परन्तु उनका भाग्य कभी नहीं चमका । एक दिन उन्होंने अपने नौकरसे कहा कि देख मैं तेरे नामसे लाटरी लगाता हूं, यदि जीत हो गई तो २ लाख रुपये मिलोंगे और वे तेरे हो जाएंगे । लाटरी लगाई गई और जीत भी हो गई, तब वह व्यक्ति कुछ विवेकी था, उसने सोचा कि खुशीकी अवस्थामें नौकरको दो लाखका इनाम दे दिया जायगा तो वह तुरन्त हार्टफेल होकर मर जायगा, क्योंकि उसने कभी अपनी जिन्दगीमें सौ रुपये भी नहीं देखे होंगे, दो लाख देखकर तो वह अपनी खुशी बरदाश्त नहीं कर सकेगा और मर

जायगा। तब उसने क्या किया कि ग्रपने नौकरको बुलाया ग्रौर उसको खूब मारनै लगा, मारते मारते जब वह नौकर खूब ऋधमरा हो गया तो उसने उससे कहा कि ग्ररे बेवकूफ तेरो लाटरोका फल ग्रा गया ग्रौर तू जीत गया, तुभे दो लाख रुपये मिल गये, जा तू मेरी कम्पनीका उन रुपयोंमें मालिक बन गया। उस मारके दुःखमें जो उसे वह खुशी हुई तो उस खुशीको वह बरदाश्त कर गया। इस तरह उस विवेकीने उसको मरनेसे बचा लिया। उसने उसे कम्पनीका मालिक बना दिया, तो वह बोला कि मैं तो ग्रनपढ़ हूं, मैं उसे संभालनेके लायक नहीं हूं, मैं मालिक बन गया सो तो ठीक है, परन्तु ग्राप ही इसको संभालो । तो इस प्रकार वह नौकर तो मालिक बन गया ग्रीर वह मालिक उसका मैनेजर बन गया। इसमें हर्षकी ग्राकुलताका ग्रनुमान कराया।

ध्रुव श्रात्मस्वभावके श्रवलम्बनमें सत्य विश्राम—देखो भैया ! जगत विचित्र है । जगतके जितने भी सुख हैं, वे विश्रामके योग्य नहीं हैं । मनुष्य कर्मके ग्राधीन परवश है ग्रौर ग्रंतमें उसे मरना पड़ता है । सब कुछ जितना वह पा सकता था, उसने पाया, परन्तु इन सबको एक दिन छोड़कर उसे मरना होगा ग्रीर नवीन भवमें पैदा होना होगा । इसलिए यहाँ के सारे मोहादि भावोंको छोड़कर ग्रौर ग्रपने ग्रापमें लक्ष्य करके ग्रागे बढ़ो तो ही ग्रनंत सुख - की प्राप्ति हो सकती है । इस दुनियाके सारे समागमोसे अपना लक्ष्य हटाना चाहिए । केवलज्ञान ही एकमात्र सुख है, क्योंकि उसमें सारे ग्रनिष्ट दूर हो गये ग्रौर सारे इष्ट्रमिल गये तथा किसो भी परपदार्थका ग्रालम्बन नहीं करना पड़ा । केवलज्ञानकी ग्रवस्थामें सुख होता है, उसकी प्रतिपत्तिका विपक्ष जो दुःख ग्रथवा शांतिके ग्रनुभवनका विपक्ष जो दुःख होता, जिसका कारण अथवा साधन अज्ञान होता है। जब उनके अज्ञान ही नष्ट हो गया तो वहाँ तो केवलीके सारे अनिष्ट अथवा दुःख दूर हो गए । उनका वह परिपूर्णं उत्पन्न हुग्रा ज्ञान अनन्त सुखका साधन हो गया । यदि मनुष्य अपनी एक आत्माको चिदानन्द खालिस देखे और अनुभव करे कि मैं बाहरी पर्याय कुछ भी नहीं हूं और एक बार भी स्वानुभव प्राप्त करे, पर्यायबुद्धिको दूर करके निज शुद्ध ग्रात्माकी बुद्धि हो जाय तो जब तक उसके संसार होगा, उसको ग्रच्छा-ग्रच्छा भव मिलेगा। किसी भी एकांतमें बैठकर यदि मनुष्य सोचे कि मैं क्या हूं ? तो सबसे बादमें यही उत्तर ग्रायेगा कि मैं यही ध्रुव ग्रात्मस्वभावी हूं। किसीसे पूछे कि तू क्या मरना चाहता है, तो वह यही कहता कि नहीं, मैं तो ध्रुव हीं रहना चाहता हूँ । तो उसे कहते कि हे ग्रात्मन् ! तू मरना नहीं चाहता तो तू वही है, जो झुव है।

ध्रुव ग्रन्तस्तत्त्वके ग्रवलम्बनमें हित—एक ही चीजको पकड़कर बैठ जाओ तो सब कुछ मिल जायगा। जो ध्रुव नहीं, सो मैं नहीं, जो विनाशीक है, वह मैं नहीं हूं। ये बाह्य समागम इसी स्राकारमें हमारे समीप सदा रहने वाले हैं क्या, नहीं हैं। हमारा खुदका शरीर

XX :

٢.

٨

ध्रुव है क्या ? नहीं, यह भी मिट जायगा । फिर कहते कि भाग्य तो हमारा ध्रुव है, तो उत्तर मिलता कि भाग्य ग्रौर कर्म भी झुव नहीं हैं, इसलिए वह भी तू नहीं । फिर रागढेष मोह ग्रादि भाव छुव हैं क्या ? वे भी छुव नहीं, इसलिए वह भी तू नहीं, क्योंकि तू तो वह है जो घ्रुव है। यहाँ वह मनुष्य एकान्तमें बैठा शेखचिल्लीको तरह कल्पना ग्रौर ज्ञान चल रहा है, उसकी ये कल्पना ग्रौर ज्ञान भी छुव नहीं, इसलिए वह भी वह नहीं है। यह तो खंड ज्ञान है, यह जो सदा नहीं रहता । मकोला क्षयोपशम तो किसी ग्रात्माके बड़ा बनते ही मिट जाता ग्रौर किसी ग्रात्माके छोटा बननेपर भी मिट जाता। केवलीके भी मिट जाता ग्रौर जीवके निगोदमें जानेपर भी मिट जाता। इस तरह तो उसको भी क्षति पहुंचतो । तो इसलिए यह भी तू नहीं है । तो मैं क्या हूं ? क्या केवलज्ञान मैं हूं ? कहते कि ग्रव्वल तो इस तरहका प्रक्न ही नहीं उठाना चाहिए, ऐसी चेर्चा करना तो अप्रकृत है, वह प्रकरणसे बाहर होती क्योंकि हम तो ग्रपनेमें जो ग्रभी है उसपर विचार कर रहे हैं ग्रौर पूछो भी तो देखो प्रतिसमयमें होने वाले ज्ञानस्वभावकी जो शुद्ध तरंग है, स्वाभाविक तरंग है, वह एक समयकी तरंग भी दूसरे समयमें नहीं रहती स्रौर वह भी घुव नहीं, इसलिए वह भी मैं नहीं हूं। जहाँ नाना श्रवस्थाएं होती हैं तो एक चीज ऐसी भी होती है, जिसकी कि वे नाना ग्रवस्थाएं हुई हैं। इसी तरह ज्ञान की सारी ग्रवस्थाएं जिस स्वभावकी होती हैं, वह तो मैं एक ही हूं। उस चीजको कहते कि वह एक चीज वह ज्ञानस्वभाव है, जिसकी कि ये सब अवस्थाएं होती हैं। तो यह ज्ञानस्वभाव जो मेरा है, जो ग्रनादिसे है, वह मैं हूं।

वह ज्ञानस्त्रभाव केवलज्ञानसे मिलकर भाईचारेकी तरह हो गया, परन्तु ध्रुव तत्त्व तो ज्ञानस्वभाव ही है, ग्रौर केवलज्ञान उसकी पर्याय है। इसलिए वह ज्ञानस्त्रभाव ग्रनन्त भी है। वही ज्ञानस्त्रभाव मैं हूं, जो कि ध्रुव ही है। इसके अतिरिक्त ग्रौर कुछ भी मैं नहीं हूं। इस प्रकार एक केवल टढ़ताके साथ ज्ञानस्वभावकी भावना सदा की जाय तो वही केवलपना ग्रौर वही सुखका स्वरूप है। इसके ग्रतिरिक्त ग्रौर कुछ भी सुखका स्वरूप या मार्ग नहीं है।

केवलीके पारमाथिक सुखक। अद्धान करानेका उपक्रम— ग्रब केवली भगवानके ही पारमाधिक सुख है, ग्रर्थात् वास्तविक सुख केवली भगवानके ही ऐसी श्रद्धा करवाते हैं। ज्ञानी गुरुवोंकी देशनाके निमित्तसे ग्रात्मा सम्यक्त्वको प्राप्त होता है। निमित्तदृष्टिसे यह बात वही जा रही है कि श्री कुन्दकुन्ददेव वास्तविक सुखकी श्रद्धा करवाते हैं, धन्य वह समय जब देवके साक्षात् दर्शन हो रहे थे, जिनको परोक्ष इस वाग्गीसे भव्य ग्रपना उद्धार कर रहे थे तो जब दर्शन व वचन भी साक्षात् मिलते थे, जिन्हें 'मिलते थे उन्होंने मोक्षपथका लाभ लिया ही है। यहाँ ग्राचार्यदेव केवलीके ही पारमाथिक सुख है, ऐसी श्रद्धा कराते हैं।

**एो सद्दहति सोक्खं सुहेसु परमति विगदघादीएां**।

सुग्गिऊग ते ग्रभव्वा भव्वा वा तं पडिच्छंति ॥६२॥

केवलीके पारमाथिक सुखका श्रद्धापन—मोहनीय ग्रादि कर्मोंके जालमें जो फंसा होता है ऐसे जीवने सुखाभासमें सुखकी ऐसी रूढ़ि बना रखी है कि वही उसे सुख दिखाई देता है, परन्तु वह रूढ़ि वास्तविक चीज नहीं है, क्योंकि वह स्वभावका प्रतिघात लिए होती है ग्रौर ग्राकुलताको लिए होती है। जो स्वभावका घात करने वाली ग्रवस्था है वह सुखका कारण नहीं। जैसे किसी बर्तनमें पानी रखा है, यदि उसमें कंकर डाल दो तो उस पानीमें ग्राकुलता पैदा हो जायगी, इसी तरहसे जब भी रागद्वेषका कंकर ग्रात्मामें पड़ता, दर्शन ज्ञान ग्रादिकी स्थितिमें प्रतिघात हो जाता है ग्रौर ग्राकुलता पैदा हो जाती है, परन्तु वह स्थिति सुखकी नहीं। जिनके घातिया कर्म नष्ट हो गये, जिनके स्वभावके घातका ग्रभाव है, उनके ही पारमार्थिक सुख है। यही तो सुखका लक्षण है, वह केवलीके है, ग्रतः केवलीमें पार-मार्थिक सुख है, ऐसी श्रद्धा करनी चाहिए।

प्रात्मोय ग्रानन्दकी स्वाभाविकता— एक भाईने ग्रभो प्रश्न किया कि यहाँ हमको जो मुख मालूम पड़ता है वह दुःखके कारएा मालूम पड़ता है, यदि दुःख नहीं होता तो मुख ही है, ये हम कैसे मानते ? ऐसी यहाँ शंका हुई । परन्तु बात ऐसी है कि जब तक स्वानुभव ग्रवस्थाका ग्रनुभव न हो जाय तब तक उस मुखका ग्रनुमान हो ही नहीं सकता । सिद्धोंकी बातको जाने दो, ग्रपने ग्रापमें जैसा कि ग्रात्मस्वरूप बताया, वस्तुका स्वरूप बताया, ऐसी स्थिति करके ग्रपने ही स्वानुभव ग्रवस्थाको पहिचानो तो उसके वहाँ ऐसा प्रत्यय हो जाता है कि सुख ग्रौर दुःखसे परे ग्रानन्द नामकी कोई चीज है । स्वानुभवके सुखका मुकाबला भग-वानके सुखसे करना चाहिए, लौकिक सुखसे नहीं । सुखका ग्रर्थ है, ख माने इन्द्रियां, सु माने भले प्रकारसे रहें, जहाँ इन्द्रियाँ भले प्रकारसे संतुष्ट रहें, उस स्थितिको मुख कहते हैं तथा जहाँ ख-इंडियोंको दुः–बुरा लगे वह दुःख है । इससे तो यही प्रसिद्ध हुग्रा कि भगवानका ज्ञान ग्रतीन्द्रिय है ग्रौर सुख भी ग्रनीन्द्रिय है, सो ग्रतीन्द्रिय होनेके कारएा उसे सुख शब्दसे कहना उपयुक्त नहीं उसे ग्रानन्द शब्दसे बताना योग्य है । परन्तु व्यवहारियोंको समभाना है सो सुख शब्दसे प्रारम्भ किया जाता है ।

प्रभुके ग्रानन्दकी सांसारिक सुखसे विलक्षरणता—भगवानके सुखका मुकाबला इन्द्रिय-सुखसे न करें। किन्तु स्वानुभव सुखसे ही भगवानके सुखका मुकाबला भले प्रकारसे हो सकता है। जैसे किसी ग्रादमीने दो पैसेके पेड़े खरीदकर खाये ग्रौर किसी ग्रादमीने एक रुपयेके पेड़े खरीदकर खाये, परन्तु दो पैसेके पेड़े खाने वालेको उस स्वादका ग्रन्दाजा होता है, जो १) रु० के पेड़े खाने बालेको प्राप्त होता है। इसी तरह सम्यग्दृष्टि स्वानुभवके पश्चात् समभता है कि

٤.

×.

X

जो ग्रानंद हमने ग्रनुभव किया, केवलीके स्वानुभ का ग्रनुभव भी वैसा हो, किन्तु पराकाष्ठाको प्राप्त होगा । इसलिए रागद्वेष ग्रादि भावोंमें रहकर सिद्धोके सुखका ग्रनुभव नहीं हो सकता ।

मोक्षमुखसुधापानसे दूर रहने वालोंकी स्थिति—यहाँ यह बताया जा रहा है कि इन्द्रियसुख तो वास्तवमें दुःख ही है । उसमें जो सुखकी रूढ़ि पड़ गई, यह तो बिल्कुल ग्रपर-मार्थिक ही है । भगवानका ग्रतीन्द्रिय सुख ही पारमार्थिक ग्रौर वास्तविक सुख है । जिन्हें यह श्रद्धा नहीं है, वे मोक्षमार्गसे विपरीत ग्रवस्था बनाते हैं । वे मोक्षसुखके ग्रमृतपनसे दूर हटकर मृगतृष्णामें जैसे मृग जलके भारको ही देखता है, वे ग्रभव्य जीव इन्द्रियोंके सुखोंमें सुख को खाजते हैं । भगवानका ग्रतीन्द्रिय सुख ही पारमार्थिक सुख है, ऐसी जिनको श्रद्धा नहीं है, वे मोक्षके ग्रमृतपानसे दूर हैं । मोक्षकी शुरुग्रात चौथे गुणस्थानसे होती है, जिसे कहते. हैं निर्जरा वह मोक्षका ग्रांशिक रूप है, ग्रौर सिद्ध ग्रवस्था होने तक वह निर्जरारूप मोक्ष ही चला करता है, मोक्षका ही एकरूप निर्जरा है । शुरू मोक्षका भी नाम मोक्ष ही है, परन्तु जो समस्त मोक्ष होता है, वही मोक्ष शब्दसे पुकारा जा सकता है । इसलिए मोक्षकी शुरुग्रातको निर्जरा शब्दसे पुकारा गया । ग्रात्मामें जो उन कषायोंके भावोंसे स्वरूपाचरण होता है, वह मोक्षसुखके ग्रमृतपानसे दूर हटकर मृगतृष्णासे जलके भारको जैसे मृग देखता है वैसे ग्रभव्य जीव इन्द्रियसुखमें हो सुखका ग्रनुभव करते हैं, मिथ्याद्दष्टिका ऐसा ही ग्रनुभव होता है । ग्रात्मा का सही ग्रनुभव सम्यर्घष्टिमें ही हो सकता है ।

स्वानुभूतिमें निर्भयता—यहाँ शङ्का होती कि सम्यग्दष्टिके कई प्रकारका भय रहता है तो उन्हें सम्यक्तवका ग्रनुभव नहीं रहता होगा । उत्तर—देखो भैया ! भय दव गुएास्थान के छठे भाग तक रहता है । चौथे गुएास्थानमें सबसे ज्यादा पांचवेंमें उससे कम, इस प्रकार कम भले ही होता जाता हो ग्रौर वह भी इतना कम कि बुद्धिगम्य भी नहीं रहता, परन्तु भय रहता इसी स्थान तक है । फिर शङ्का होती कि भय ग्रौर सम्यक्त्व दोनों एक साथ रह कैसे सकते हैं ? इसका उत्तर यह है कि प्राक् पदवीमें सम्यक्त्व तो सदा रहता है, परन्तु स्दा-नुभव सदा नहीं रहता है, स्वानुभवकी स्थितिमें भय नहीं रहता ग्रौर स्वानुभवके सम्यक्त्वमें ग्रन्तर्भय नहीं रहता है, स्वानुभवकी स्थितिमें भय नहीं रहता ग्रौर स्वानुभवके सम्यक्त्वमें ग्रन्तर्भय नहीं रहता । भय ग्रौर जुगुप्सा इनका ग्रास्रव ग्रगममें सदा नहीं कहा गया । जैसे पूछा जाय कि चौथे गुणस्थानमें एक जीवके एकदा कितने ग्रास्रव होते हैं तो उत्तर होगा कि ग्रधिकसे ग्रधिक ६ ग्रौर कमसे कम ७ । वह इस प्रकार है—ग्रप्रत्याख्यानावरएाकी १, प्रत्याख्यानावरएाकी १, संज्वलनकी १, हास्यादियुगलमें २, वेद १, भय व जुगुप्सा तथा योग १, इस तरह तो ६ हुए । भय जुगुप्सामें से एक ही लो तो द हुए । भय व जुगुप्सा दोनों ही न लो ७ हुए । इतना ही नहीं कि भय ग्रास्रव किसी सम्यग्दष्टिके नहीं होता । किन्तु मिथ्या-दृष्टिके भी कदाचित् भय व जुगुप्सा उदयमें नहीं होते, यहाँ भी ग्रास्रव एक जीव की ग्रियेभा

à

१०-६-८-७ बताये गये हैं, हाँ संज्ञारूपमें भय प्वेंके छठे भाग तक है।

स्वानुभवकी लब्धिरूपता व उपयोगरूपता स्वानुभव दो प्रकारके होते हैं, स्वानुभव लब्धिरूप ग्रौर स्वानुभव उपयोगरूप । स्वानुभवके उपयोगरूपमें होनेपर मैथुन ग्रादि कोई प्रकारकी बात नहीं रह सकती । परन्तु सम्यक्दृष्टिके तो सम्यक्त्व रहते हुए भी ग्रहस्थावस्था में संभावित ग्रल्पमैथुन है, स्त्रीसेवन है । वहाँ भी उसका स्वानुभव लब्धिरूप है, दृष्टिरूप है । उस सम्यग्दृष्टिका स्वानुभव वहाँ उपयोगरूप नहीं है । सम्यग्दृष्टिके भय, मैथुन ग्रादि सम्यक्त् के साथ रह तो सकते हैं, किन्तु स्वानुभवकी उपयोगरूपता प्राप्त होनेपर रह सकते नहीं हैं । जैसे एक ग्रादमी ग्रंग्रेजी ग्रौर हिन्दी दोनों जानता है । जब वह हिन्दीका कोई पत्र पढ़ रहा है, तो उस समय हिन्दी तो उसके उपयोगरूप होती, ग्रौर ग्रंग्रेजी केवल लब्धिरूप रहती । यह बात नहीं है कि उसमें ग्रंग्रेजीकी योग्यता ही नहीं । ग्रंग्रेजीके विषयमें योग्यता तो है, परन्तु उपयोगरूप उस कालमें हिन्दी ही रहती । उस वक्त उसे ग्रंग्रेजीके विषयका सम्यक्त्व तो है, परन्तु उसका उपयोग नहीं है । इसी प्रकार ग्रन्योपयोगी सम्यग्दृष्टि जीवका स्वानुभव केवल लब्धिरूप है ।

सम्यक्त्वमें ग्रन्तःसंस्कृति यहां प्रश्न हुग्रा कि सम्यग्दृष्टि जीव ग्रपने रोजगारमें, व्यापारमें विषाद ग्रादि क्यों करता है ? हाकिम नाराज होता है, तो उसे विषाद क्यों होता है ? क्या ऐसे सम्यक्त्व हो सकता है ? इसका उत्तर देते हैं कि विषाद ग्रादि सब कुछ होते हुए भी वह सम्यग्दृष्टि है । जो सम्यग्दृष्टि ६ महीने तक किसी मुर्देसे प्रेम करने वाला है, तो इन छोटे-छोटे प्रश्नोंसे, इन छोटी-छोटी बातोंसे उसके सम्यक्त्व न रहे, यह बात नहीं हो सकती । इतना विषाद ग्रादि होते हुए भी कुछ देर बाद ही उसका लक्ष्य स्वकी ग्रोर पहुंचता है । ग्रप्रत्याख्यान ग्रादि कषायोंके उदयमें उसकी विषादकी परिएाति हो गई, परन्तु मिथ्या-दृष्टि जैसा भाव उसके नहीं रहेगा ।

**प्रतीन्द्रिय ग्रानन्दस्वरूपकी भावनामें लाभ** यहाँ यह बतलाते कि इन्द्रिय सुंख हेय है ग्रौर ग्रतीन्द्रिय सुख उपादेय है, ऐसी भावना जो किसीके मनमें ग्रा गई है तो वे निकट भव्य जीव हैं ग्रौर जिनके ऐसी भावना ग्रागे ग्रावेगी, वे दूर भव्य जीव हैं। वे ही संसारसे पार हो सकते हैं जिनके कि ऐसी श्रद्धा ग्रा गई। ग्रतीन्द्रिय सुखकी श्रद्धा करना, भगवानके स्वरूपकी श्रद्धा करना, भगवानकी भक्ति करना, ये सब एक ही चीज हैं। ग्रतीन्द्रिय सुखकी भावना करो तो कर्मोंकी व्यवस्थासे जो भी क्लेश ग्राते हैं वे सब वहाँ निर्जराके लिए ही ग्राते हैं ग्रौर उनकी निर्जरासे ग्रतीन्द्रिय सुखकी जड़ ग्रन्दर ही ग्रन्दर टढ़ ही होती है।

प्रभुमक्तिका प्रसाद— एक ग्रादमी भगवानक। पुजारी था ग्रौर उसने उनकी प्रतिमा ग्रपने ही घरमें रख रक्खी थी। प्रति दिन ही वह बड़े भक्तिभावसे उसकी पूजा करता था।

1

1

¥

उस पुजारीकी चार आदमियोंसे लड़ाई होगई । पुजारी धनी भी था । वे चारों आदमी एक दिन डाकू बन कर उसके घरमें घुस गये कि हम तेरा धन लूटेंगे श्रौर तुभे मार डालेंगे, तब उसने जवाब दिया कि मैं मरनेको तैयार हूं, परन्तु उससे पहले मुभे एक काम कर लेने दो । मेरे मकानमें मेरे भगवानकी मूर्ति है, मरनेसे पहले मूर्भे उसे नदीमें सिरा ग्राने दो। उन्होंने स्वीक्वति दे दी ग्रौर दो ग्रादमी उसके साथ कर दिये कि कहीं वह दगा देकर भाग न जाय । नर्मदा नदी पास ही थी, इसलिए वह मूर्तिको लेकर चला स्रौर नदीके बीचमें पहुंचकर पानीमें मूर्तिको सिराते समय यह कहने लगा कि मुभे बड़ा दुःख है कि मैंने जिस भगवानकी पूजा मैंने प्रति दिन की, उनको जीते जीते जी मैं नदीमें सिरा रहा हूं, मुभे मरनेका दुःख नहीं है। इतनेमें ही कहींसे आवाज आई कि हमें सिरा दो, तू तो बड़ा भाग्यशाली है। तूने अपने पूर्व भवमें इन चारों ग्रादमियोंको मार डाला था, ग्रौर उसके फलसे तुभे इन चारोंके हाथसे श्रलग ग्रलग मरना था, परन्तु भगवानकी भक्तिके प्रसादसे तेरा ३ जगहका मरगा तो कट गया ग्रौर चारों ग्रादमी ग्रलग ग्रलग न मार कर एक ही साथ तुमे मारनेको ग्राये हैं। उस को बड़ी खुशी हुई । वह सिराने लगा तो जो दो डाकू साथ ग्राये थे, उन्होंने भी उस ग्राकाश-वाणी को सुन लिया था, इसलिए उन्होंने सोचा कि ग्रभी इसको मूर्ति मत बहाने दो ग्रौर उससे कहा कि भाई तुम एक बार हमारे साथ चलो, हम चारों ग्रादमी कुछ सलाह करेंगे, फिर म्राकर भले ही इसे बहा देना म्रौर उसको म्रपने साथ वापस उसके घर ले गये। वहाँ पहुंचनेपर बाकी दो डाकुग्रोंने पूछा कि वहाँ क्या हुग्रा तो उन डाकुग्रोंने उनको सारी बात बताई । यह सूनकर चारोंने सोचा कि भगवानने तो इसके तीन मरण काट दिये तो क्या हम इसका एक भी मरण नहीं काट सकते ग्रौर उन्होने उसे मारने ग्रौर घन लूट ले जानेके बजाय उसी प्रकार छोड़ दिया ग्रौर हाथ जोड़कर वे चारों चले ग्राये । इसी प्रकार ग्रापके शूभोपयोग 🗸 म्रौर पुण्य कितने ही प्रकारकी म्राकुलताम्रोंको नष्ट कर देतें हैं, तो धर्मरूप परिएाति जो कि श्रतीन्द्रिय परिणतिका घात करती है, ऐसा क्या उस रही सही विभावपरिएातिको भी नष्ट नहीं कर सकती ? बाह्यदृष्टि छोड़कर ग्रन्तर्दृष्टि करो, व ततः तो धर्म ही ग्राकुलताको नष्ट करता है। समवशर एकी बात करते हो तो समवशर एा तो यहाँ भी है, जहाँ स्राप रोज स्राते हो । ठीक दृष्टि करके देखो तो दिव्यध्वनि ही यहाँपर नहीं मिलेगी, ग्रौर सारी चीजें यहाँ मिल जायेंगी ।

श्रन्तर्द्द ष्टिके श्रालम्बनका श्रनुरोध—जानी जीव व्यवहारका ग्रवलम्बन नहीं करता, बहु तो व्यवहारमें ग्राता रहता है। ग्रवलम्बन रखता है तो वह निश्चयका ही श्रवलम्बन रखता है। जब स्वानुभवकी श्रवस्था ग्राती है तो निमित्त हट जानेकी हालतमें ही श्राता है। श्रब तक तो इस जीवने व्यवहारका ग्राश्रय कर करके श्रपने ग्रापको जो कुछ माना, वह तो

Á

किया ही किया है, परन्तु जो दृष्टि ग्राज तक उसने नहीं पाई, उस दृष्टिका ग्रालम्बन करना चाहिए । उस दृष्टिमें सत्यरूपसे व्यवहार भी जगमग ग्रा जाता । इस प्रकार जो ग्रभी ग्रती-न्द्रिय सुखकी श्रद्धा कर लें, वे तो निकट भव्य जीव हैं ग्रौर जो जो ग्रागे श्रद्धा करेंगे, वे दूर भव्य जीव हैं । मनुष्य भव ग्रति दुर्लभ है, फट ग्रात्मस्वरूपकी ग्रोर ग्रावो ।

ग्रब इन्द्रियज्ञानका इन्द्रियसुखके साथ सम्बंध बताते हुए इन्द्रियसुखका कुहेतु ग्रौर कुफल दर्शाते हुए उपेक्षामार्गको प्रबल बनवाते हैं। जिन जीवोंके ज्ञान परोक्षज्ञान है ग्रर्थात् इन्द्रिय ग्रौर मनके निमित्तसे ज्ञान व्यक्त होता है, उनके जो इन्द्रियसुख होता है, वह ग्रपरमा-र्थिक है, ग्राभास है, ग्राकुलता रूप है, इस बातका विचार करते हैं।

मगुग्राऽसुरामरिदा अहिद् दुग्रा इंदिएहि सहजेहि ।

ग्रसहंता तं दुक्खं रमंति विसएसु रम्मेमु ॥६३॥

ऐन्द्रिय बेदनाश्रोंसे पीड़ित नरेन्द्र देवेन्द्रोंके भी ज्ञानकी परोक्षता साधारण मनुष्य व श्रमुर व श्रमर ग्रादिकी तो बात ही क्या, इनके व इन्द्र, चक्रवर्ती, श्रमुरेन्द्र, देवेन्द्र ग्रादि प्राणियोंके भी प्रत्यक्षज्ञान तो है नहीं । ग्रतः परोक्षज्ञानका ग्राश्रय बन रहा है, सो परोक्षज्ञान का ग्राश्रय करने वाले इन जीवोंके भी इन्द्रियोंमें मित्रता चल रही है, क्योंकि इन्द्रिय परोक्ष-ज्ञानके विकासमें निमित्त है । वस्तुतः प्रत्यक्षज्ञान तो केवलज्ञान है । केवलज्ञान होनेसे पहिले जितनी भी प्रवृत्ति देखी जाती है, वहाँ परोक्षज्ञान ही प्रवृत्तिका सहायक है । परोक्षज्ञान ग्रात्मा से ही उत्पन्न होता है, कहीं इन्द्रियोंसे उत्पन्न नहीं होता, किन्तु इन्द्रियवृत्ति परोक्षज्ञानमें निमित्तमात्र हैं । जैसे देखने वाली तो ग्राँख हैं, देखना ग्राँखसे होता है, किन्तु जिसकी ग्राँख कमजोर है, उसको देखनेमें चश्मा निमित्तमात्र है । वह लौकिक जनोंके परिचयमें ग्रच्छी तरह से ग्राया हुग्रा है । चश्मा जड़ है, कांच है, वह देखने वाला नहीं है, किन्तु देखने वाला नेत्र है । वस्तुतः देखने वाला भी नेत्र नहीं है, किन्तु ग्रात्मा है, परन्तु ग्रात्मा स्वरूपदृष्टिसे च्युत रहनेके कारण इतना ग्रमक्त, ऐसा देखने वाला भी हो गया है कि वह इस ग्रवस्थामें इन्द्रिय-वृत्तिके निमित्तके ग्रभावमें जान नहीं सकता है ।

परोक्षज्ञानमें विषयवेदनाको पीड़ायें—यहाँ कहीं इन्द्रियोंसे जानना नहीं होता है, किन्तु जानना तो ग्रात्मासे ही होता है, परन्तु परोक्षज्ञानीके ज्ञानके विकासमें इन्द्रियवृत्ति निमित्तमात्र है। सो ये परोक्षज्ञानी प्राग्गी इन्द्रियाभिलाषाकी पीड़ासे सताये गये उस दु.खको ' न सहन करते हुए रम्यविषयोंमें रमगा करते हैं। विषय जितने हैं, वे सब जड़ हैं। वे स्वयं न रम्य हैं, न ग्ररम्य हैं। विषयभूत ग्रर्थ तो निज स्पर्श रस गंध वर्गाके परिगामनसे परिगामते रहते हैं। मोही जीव ही ग्रपनी कषायके ग्रनुकूल पदार्थोंमें कल्पनार्ये करता रहता है, सो विषयाभिलाषीको जो विषय विषयेच्छाके क्षणिक दूर होने रूप सुखाभासमें निमित्त है, उन्हें

5

.

तो रम्य सममता है, और जो इच्छाके विपरीत प्रतीत होते हैं, उन्हें ग्रारम्य समभने लगता है।

ऐन्द्रिय वेदनाके असहनसे विषयविपत्तिमें पतन—अपने व षायभावके कारण विषयोके प्रेमरूप विकल्प होता है, फिर उस विकल्पजन्य दुःखकी निवृत्तिके लिए विषयका ही उद्यम होने लगता है, यह सब इन्द्रिय ग्रौर मनके निमित्तसे होता है, सो विषयमुखके लोभियोंको विषयमुखकी साधन सामग्री जो इन्द्रिय व मन है, उसमें प्रीति हो जाती है, सो इन्द्रियोंमें मित्रताको प्राप्त करने वाले प्राणियोंको उदित मोहरूप ग्रग्निने ग्रस लिया है, सो उनमें ग्रत्यन्त तृष्णा उत्पन्न हो गई है। जैसे ग्रत्यन्त गर्म किया लोहेका गोला ऐसा संतप्त हो रहा है कि पासके पानीको शोघ्र सोख लेता है, वैसे ही इन्द्रियविषयाभिलाषासे यह जीव ऐसा संत्रस्त हो गया है कि उस दुःखके वेगको सहन न कर सकनेसे वह विषयविपत्तिमें गिर पड़ता है। जैसे व्याधिसे त्रस्त रोगी व्याधिका प्रतीकार करता है, इसी तरह इन्द्रियाभिलाषकी व्याधि वाला यह रोगी संसारी प्राणी विषयोंके भोगसे प्रतीकार करता है। इसलिए मोही परोक्षज्ञानी जीवों के वास्तवमें सुख कहाँ है? वह तो कल्प्ति सुखाभास है। ऐसे सुखाभासमें ही रत होकर मोही प्राप्त हुई ज्ञानशक्तिको व्यर्थ गंवा देते हैं। इन सब ग्रनर्थोंका कारण वास्तविक तत्त्वका भ्रपरिजान है।

आत्मार्थानुभवनका अनुरोध—-आत्मतत्त्व आत्मार्थानुभवगम्य है । यह आत्मपदार्थ द्रव्यसय है, द्रव्य गुर्एात्मक है, इन गुर्एासे पर्याय प्रकट होती है । जगतके जीवोंको इन पर्यायों का परिचय है, परन्तु पर्यायोंका मूल स्रोतरूष गुणोंका परिचय नहीं, गुणोंके अभिन्न ग्राधारभूत द्रव्यका परिचय नहीं और द्रव्यके निविकल्प ज्ञानमात्रसे अनुभाव्य अर्थका दर्शन नहीं है । देखो भैया ! कितना कष्ट है, अपने सहजस्वरूपके उपयोग द्वारा च्युत होकर लड़कता खड़कता कहां जाकर अटका है ? कहाँ तो अर्थानुभवका सहज आनन्द और वहां पर्यायमूढ़ताका महान बलेशा । हे आत्मन् ! बहुत भटक लिए पर्यायमूढ़ बनकर इन्द्रियोंके दास होकर विषयकी गहन आटवीमें । अब उनको प्रपने विकास-महलमें बसो । पर्यायकी मुग्धता छोड़कर यह देखो पर्यायों का उद्गम कहाँसे हुआ ? गुणोंसे । गुण क्या बिखरी वस्तु है ? उनका ग्रखण्ड एक अभिन्न पिण्ड द्रव्य सत् है । सर्व भेद विकल्पोंसे हटकर ग्रभेद स्वरूप निज आत्मद्रव्यका अनु-भव करो । इन्द्रियोंसे सुख होता है, इन्द्रियोंसे ज्ञान होता है, इस भ्रमको छोड़ो । तुम ही तो स्वयं सहज स्वभावसे ज्ञानमय हो, आनन्दर्मूति हो । यब इन्द्रियोंकी मित्रता छोड़कर प्र दु मैत्र आत्मतत्त्वको निरखो व अपना समय सफल करो, पर्यायोंमें दृष्टि फंसाकर जीवन व्यर्थ न खोग्रे। । यहां जो भी समागम है, वह पर्यायोंका प्रसार ही तो है ।

स्वभावद्रव्यपर्याय-पर्याय दो प्रकारसे है-१. द्रव्यपर्याय, २. गुरापर्याय । द्रव्य-

4

पर्याय भी २ प्रकारको है— १. स्वभावद्रव्यपर्याय २. विभावद्रव्यपर्याय । द्रव्यपर्यायका दूसरा नाम व्यञ्जनपर्याय भी है । जो प्रदेशोंका ग्राकार होता है वह द्रव्यपर्याय कहलाता है । स्व-भावद्रव्यपर्याय तो धर्मद्रव्य, ग्रधर्मद्रव्य, ग्राकाशद्रव्य व कालद्रव्यके शाश्वत रहता है । पुद्रगल-द्रव्यके परमाग्रुमात्र ग्रवस्थामें स्वभावद्रव्यपर्याय कहा है । यद्यपि वस्तुतः परमाग्रु ही द्रव्य हैं, स्कंध द्रव्य नहीं, परन्तु ग्रनेक परमाग्रुवोंका मिलकर एक पर्याय स्कंध बनता है, इस दृष्टिसे उस पर्यायसे निवृत्त करनेके लिए परमाग्रुमात्रके स्वभावद्रव्यपर्यायका कथन किया है । जीवद्रव्य में मुक्त परमात्माके स्वभावद्रव्यपर्याय कहा है । प्राणियोंकी दृष्टि स्वभावद्रव्यपर्यायपर भी कठि-नतासे पहुंचती है । यदि स्वभाव द्रव्यपर्यायपर भी दृष्टि पहुंचे तो उसे छोड़कर स्वभावद्रधि बनानेमें कुछ सुकरता ग्रा सकती है ।

विभाव द्रव्यपर्याय—विभावद्रव्यपर्याय २ प्रकारका है— १. समानजातीय द्रव्यपर्याय, २. ग्रसमानजातीय द्रव्यपर्याय । समानजातीय द्रव्यपर्याय तो पुद्गल स्कन्धोंकी है, क्योंकि समान जाति वाले ग्रर्थात् पुद्गल परमागुवोंका मिलकर वह स्कंधपर्याय बना है । वस्तुतः तो वहाँ भी द्रव्य सत्की दृष्टिसे देखो तो सर्वं परमागुवोंका ग्रपना-ग्रपना ग्राकार ग्रलग है, फिर भी वह ग्रतिसंघातसे स्कंध बना है । ग्रतः वह समानजातीय द्रव्यपर्याय हुग्रा । मनुष्य नरक तिर्यंचदेव ये सब ग्रसमानजातीय द्रव्यपर्याय हैं, क्योंकि मनुष्य ग्रादि जीवद्रव्य ग्रनेक पुद्गल कर्मवर्गणाय ग्रनेक नोकर्मवर्गएगाय इनका पुज्ज ग्राकार है । ये चेतन तथा ग्रचेतन ऐसे ग्रसमान जातिके द्रव्योंसे यह पर्याय हुग्रा है । जगत्के मोही प्राणी इन्हीं पर्यायोंमें मुग्ध जन रहे हैं । जो शरीर मिला, जो समागम मिला, इस ही में एकमेक बने जा रहे हैं । एक माननेसे कहीं वस्तुतः एक नहीं हो जाता है, केवल कल्पनासे ग्राकुलित बने रहते हैं ।

XZ

Å

5

>

ज्ञान श्रद्धाका ग्रभाव है।

श्रात्मार्थानुभवका प्रसाद—ग्रात्मतत्त्वको पानेके लिये भैया ! यह उपाय करना है कि पर्यायें जहासे उद्भूत हुईं, उनकी दृष्टि रखकर पर्यायोंको गुग्गोंसें विलीन कर दो, ग्रौर गुग्गोंका ग्रभेद ग्राधार देखकर गुग्गोंको द्रव्यमें विलीन कर दो, ग्रौर द्रव्यदृष्टिकी ऐसी विशुद्धता बतावो कि द्रव्यका भी विकल्प टूटकर मात्र ग्रात्मार्थानुभव रह जाय । पर्यायकी मुग्धता सर्वप्रथम छोड़ ही देना चाहिये । विषयवृत्तिका मूल पर्यायमोह है, ग्रौर विषयप्रवृत्तिका साधन इन्द्रिय-ज्ञान है । ये इन्द्रियवृत्तियाँ व्याधि हैं । इस व्याधिवालोंको पारमार्थिक सुख नहीं हो सकता ।

इन्द्रियसुखको अपरमाथिकता—इन्द्रियसुख अपारमाथिक है, ऐसा यहाँ विचार किया है। जिन प्राणियोंके ग्रनादि ग्रनन्त ग्रहेतुक ज्ञानस्वभावपर ही लक्ष्य नहीं होता, उन प्राणियों की इन्द्रियोंसे मित्रता है । प्राणी ग्रौर ग्रात्मा शब्दमें भी फर्क होता है । जिनके प्राणोंमें राग है, उन जीवोंको प्रासी शब्दसे संबोधित किया गया ग्रौर जो कुछ विवेकी होते हैं ग्रौर ग्रपने ज्ञानस्वभावके निकट पहुंचते हैं उन जीवोंको हे स्रात्मन इन शब्दोंसे कहते हैं । कहते कि इन प्रास्पियोंके प्रत्यक्षज्ञान तो है नहीं ग्रौर उनके परोक्षज्ञानका ही सहारा है । परोक्षज्ञानकी सामग्री इन्द्रियां होती हैं । परोक्षज्ञानका सहारा लेने वाले इन प्राणियोंके परोक्षज्ञानकी सामग्री जो इन्द्रियां हैं उनमें उनकी सदा मित्रता चलती है। जिनके इन्द्रियोंमें मित्रता ग्रा गई ऐसे इन जीवोंके उदयमें ग्राये जो महामोह दावानल, जो नहीं सहे जा सकते, तो उस दुःखको सहते सहते, व्याधियोंको प्राप्त होते होते कभी कोई स्थिति ऐसी ग्राई कि कुछ व्याधियां कम हुई या दब गई ग्रथवा कुछ देरके लिए उन व्याधियोंकी दवा लगी, उस दवाका जो सुख हुग्रा उसमें ग्रपनो बुद्धि रखते हैं । कहते हैं कि व्याधियोंकी दवा । दवा किसे कहते हैं ? जो रोगी के रोगको दबा देती है, जड़से नहीं मिटाती । जो रोगको जड़से नहीं निकाल दे वही दवा है । संसारी सुख, इन्द्रियोंका सुख, उन व्याधियोंके लिए उसी प्रकारकी एक दवा है जो उस दुःख को दबा देती है, जड़से नहीं मिटाती । परन्तु इसके विपरीत स्रौषधि ज्ञानावलम्बन, वह तो ग्रमृत है ग्रौर उससे क्लेश रोग मूलसे नष्ट हो जाता है।

इन्द्रियसुखमें सुखको भ्रान्ति – तृष्णासे दुःखको नहीं सह सकने वाले प्राणीको विषय की दवा मिली ग्रौर उसके विषय राग उत्पन्न हो गया, फिर क्या हुग्रा ? रागकी तरह तो ये इन्द्रियां हुईं ग्रौर रोगकी दवाकी तरह यह विषय हुए। उस प्राणीके विषयोंके प्रभावसे इच्छाएं बदलती रहती हैं, इसलिए उसे सुख मिलता है या सुख मालूम देता है। उस समयमें वह ऐसा समभता है कि उसे सुख हुग्रा। जैसे कोई कुत्ता हट्टी चबाता हो उस बीचमें कुछ खूनकी बूँद भी उसके मुंहमें ग्रा जाय तो वह यह समभता है कि इस हट्टीमें से खून खाया ग्रौर उसी हट्टीमें श्रद्धा करने लग जाता है, ग्रौर उसकी रक्षा दूसरे कुत्तेसे लड़कर भी करता

4

है। उसी तरह मोही जीवके परपदार्थके विषयोंमें उनके सेवनमें सुखकी प्रवृत्ति होती, उसके कारएा उसने यह माना कि विषयोंसे यह सुख ग्राया, इसलिए वह भी विषयोंकी ग्रासक्ति करता ग्रौर उसके सिवाय कोई दूसरी निज चीजका ग्राश्रय नहीं करता। इस प्रकार छद्मस्थ - जीवोंके वास्तवमें सुख नहीं हो सकता। हमारे जितना इन्द्रिय सुख है, वह तो मात्र दुःख है। इनमें सुखकी श्रद्धा मत लाग्रो। इसके विपरीत जो स्वानुभवका सुख है, जो ग्रतीन्द्रिय सुख है वह इन सुख ग्रौर दुःखोंसे कितना विपरीत है ?

सांसारिक सुलोके ज्यामोहमें अनन्त निधिका घात---जैसे किसी रईस जागीरदारके मरनेपर लड़का नाबालिग रह जाता है, ग्रौर सरकार उस रईसकी सारी जायदाद कोर्ट कर लेती है तथा उस नाबालिग लड़केको १००) रु० माहवार खर्चके लिए दे दिया करती है, ग्रौर वह लड़का नाबालिग ग्रवस्थामें सरकारके गुण गाया करता है, वही जब बड़ा हो जाता है, ग्रौर समभ ग्राती है कि मेरी करोड़ों रुपयेकी जायदाद सरकारने कोर्ट कर ली तो वह सरकारपर दावा कर देता है कि मैं बालिग हो गया हूं । इसी तरहसे जिसका ज्ञानसुख कोर्ट हो गया, पुण्य सरकारने उसे छीन लिया, उस नाबालिग ग्रवस्थामें जरा पुण्य सुख मिला, जरा धन वैभव ग्रादि मिले, तो उस पुण्य सरकारकी स्तुति करते हैं, ग्रौर कदाचित् दुःख हो जाय तो कहते हैं कि कर्म फूट गये । परन्तु कर्म तो सिद्धोंके फूटा है ग्रर्थात् समस्त कर्मकलङ्कोंका क्षय हो गया है । तुम्हारे कर्म कहां फूट गये ? यदि इस समय पुण्यकर्म नहीं रहे तो पापकर्म तो है, फिर कर्म फूटा कहाँ ? कर्म तो सिद्धोंका ही फूटा है । यदि तुम्हारे भी कर्म फूट जाते तो तुम भी सिद्ध हो जाते । जैसे कि पुण्यके कारएा कुछ सुख हमें मिला तो हम उस पुण्य सरकारकी स्तुति करते हैं । जब यह सम्यक्टष्टि या बालिग हो जाता है तो यह सोचता है कि मैं तो स्वभावसे ही ज्ञानसुखका पिण्ड हूँ । ज्ञानसुख तो मेरा स्वभाव ही है, सुखमें मेरी परि-णति स्वयंसे ही होती है, फिर संसारी सुखोंमें मेरी दृढ़ता कैसे हो गई ? तो फिर क्या किया ? ऐसे इस पुण्यके विरुद्ध दावा कर दिया ग्रौर उससे कहा कि हे पुण्य ! तू मेरा साथ छोड़ दे । भेद किया कि वह सम्यग्दृष्टि हो जाता, जब यह सम्यग्दृष्टि हो जाता तो पुण्य सरकारको जीत लेता । वह जीव भव्य होता है ग्रौर संसारसे पार हो सकता है, ग्रौर जो विषय सुखोंमें सुखबुद्धि करता है, स्रौर यहीं सड़ता है, गलता है, वह संसार क्लेश ही सहता, उसका मोक्ष-मार्ग नष्ट हो जाता है।

म्रब श्रीमद्भगवत्कुन्दकुन्दाचार्य देव सयुक्ति निर्एाय देते हैं तथा मुमुक्षुवोंको पूर्ण निय्चय कराकर उपेक्षासम्बंधी ग्रागेके मार्गमें पहुंचनेका मौन ग्रादेश देते हुए यह वितर्क कराते है कि जहाँ तक ये इन्द्रियाँ हैं, वहां तक दुःख होन। स्वाभाविक बात है ।

जेसि विषयेसु रदी तेसि दुक्खं वियाण सब्भावं । जइ तं णहि सब्भावं वावारो रात्थि विसयत्थं ।।६४।।

1

विषयरतिमें बलेशको प्राकृतिकता जिनका विषयोंमें प्रेम है, उनको दुःख स्वाभाविक है। यहाँ स्वाभाविकसे तात्पर्यं ग्रात्माके स्वभावसे ग्रन्थ निमित्त निरपेक्ष होता है, यह ग्रर्थ नहीं लेना, किन्तु जो विषयोंमें प्रेम करता है, ग्रव उसे दुःखी होनेके लिये कुछ प्रतीक्षा नहीं करनी है, विषयराग ही दुःखको लेकर उठता है ग्रथवा दुःख नामकी परिएाति किसी बाह्य पदार्थसे नहीं होती, ग्रात्माके ग्रानन्दगुराके विभावपरिएामनसे ही दुःख होता है, परंतु विभाव-परिणमन निमित्तके ग्रसद्भावमें नहीं हो सकता। जब कर्मोदयादिक बाह्य निमित्त उपस्थित हो ग्रौर ग्रात्मा विषयोंमें प्रेम करे तो ग्रब देख लीजिये कि दुःख होना प्राकृतिक बात है या नहीं। जैसे ग्रग्निकी यथाविधि सन्निधि प्राप्त हो, वहाँ जलका गर्म होना प्राकृतिक है। इसी तरह कर्मोदयको निमित्त करके जब विषयोंमें प्रेम होता है तब दुःख होना भी प्राकृतिक है।

इन्द्रियोंको उद्धततामें अनर्थ जिन प्राणियोंके हत्यारी ये इन्द्रियाँ जीवित हो रही हैं, प्रचण्ड हो रही हैं उनकी विषयोंमें रति होती है और उनको दुःख होना स्वाभाविक ही है। इन्द्रियोंकी उद्धततासे उन्हें तुरन्त दुःख मिल ही जाता है। उनका वह दुःख कहीं विषयभूत पदार्थोंसे नहीं हुग्रा है किन्तु इन्द्रियविषयाभिलाषका स्वरूप ही दुःख लिए हुए है। जिन प्राणियोंने ग्रसमानजातीय पर्यायरूप देहमें ग्रहंबुद्धि करली है कि शरीर ही मैं हूं वे शरीरके व्यवहारमें ही तो लगेंगे, जैसे कि चैतन्यमात्र ग्रात्मतत्त्वमें जिन्हें ग्रहंपनेकी श्रद्धा हुई है वे मैं चैतन्यमात्र हूं, ज्ञाताद्रष्टा रहना मेरा कार्य है, इस भावनासे ग्रात्माके व्यवहारमें लग जाते हैं। जो शरीरमें ग्रात्मपनेके व्यवहारसे लग जाते हैं उन्हें इन्द्रियविषयाभिलाष होना ग्रावश्यक ही है ग्रीर इन्द्रियविषयभिलाषकी वेदनासे पीड़ित होकर विषयोंमें रति हो जाना स्वाभाविकी प्रेरणा है। यह प्रेरएाा इन्द्रियोंके विभावके स्वभावका फल है, आत्माकी ख्वान्नाविकी प्रवृत्ति नहीं समभता इसीलिये दुःख होना स्वाधीन हो गया। वयोंकि इन्द्रियोंकी उद्धतताका स्वभाव ही ऐसा है। इस सारी गड़बड़ीका कारएा ग्रविद्या है। गया भूल है देहमें ग्रात्मबुद्धि।

ऐन्द्रियवेदनासे विषयविपदाभिषात — ग्रहो ! यह ग्रात्मा स्वयं स्वरूपसे सहज ग्रसीम ज्ञान व ग्रानंदका घर है, परन्तु इस नाथने ग्रपनी ही ग्रविचारतासे क्या परिस्थिति बना ली ? हे ग्रात्मन, ग्रभी भी कुछ बिगड़ा नहीं है, यह सत्स्वरूपकी स्वाभाविकी व्यवस्थाका फल है । यदि परके उपयोगको छोड़कर निज सहज शुद्ध चैतन्यसामान्य स्वभावमें उपयोग देवे तो ग्रभी ही सारी ग्रापत्तियाँ किनारा कर जावेंगी । यह सब ग्रपनी ग्रसावधानीका फल है कि नाना द्रव्यपर्यायों ग्रौर विविध गुणपर्यायोंमें पिसकर चिपर्यं व विह्वल होना पड़ रहा है । जीव पुद्गल दोनोंके सम्बन्धसे उत्पन्न हुई इन मनुष्य पशु ग्रादि ग्रवस्थाग्रोंमें ही जब ग्रात्म-संस्कार पड़ चुका तब ग्रात्मस्वरूपकी तो संभावना तक भी मैं ग्रसमर्थ हो गया । इसी कारण ग्रचेतन पदार्थोंमें भी तीव्र ग्रासक्ति हो गई है । शरीरकी पोषणा व विषयोंकी साधनामें जो

जो भी ग्रन्थ बाह्य ग्रर्थ निमित्त पड़ रहे हैं उनमें भी ग्रासक्ति हो गई है। इस ग्रासक्तिके फलमें बाह्य ग्रर्थका समागम बनाना चाहता है किन्तु किसी परद्रव्यके विषयमें कुछ भी परि-एामन कोई ग्रन्थ नहीं कर सकता है। उनका परिएामन इस ग्रात्माके ग्राधीन तो है नहीं, ग्रतः ग्रनुकूल प्रतिकूल परिणमनमें नाना संकल्प विकल्पोंका क्लेश होना ग्रापतित है हो। यह सब दु:ख कही किसी उपाधिसे नहीं ग्रा रहा है किन्तु इन्द्रियविषयाभिलाषियोंको यह दु:ख इंद्रियोंके स्वभावसे स्वयंमें हो रहा है। इंद्रियोंसे प्रयोजन यहाँ भावेन्द्रिय है। भावेन्द्रियके कार्य में द्रब्येन्द्रिय निमित्त है। यह सब दु:ख उनके स्वयं ही है, इसका हेतु यह है कि उनकी विषयोंमें रति देखी जाती है। यदि उन्हें दु:ख न होता तो विषयविपत्तिमें क्यों गिरते ?

हाथी संज्ञी पंचेन्द्रिय जीव है, पशुवोंमें सबसे प्रधान बुद्धिमान माना गया है । इसमें वह योग्यता है कि समस्त मिथ्याभावोंको दूर करते हुए ग्रधःकररण, ग्रपूर्वकरण, ग्रनिवृत्तिकरण परिणामों द्वारा ग्रनंतानुबंधी कषायका विसंयोजन ग्रौर दर्शनमोहनीयका उपशम करके उपशम सम्यक्त्व उत्पन्न कर लेता है । यदि पहिले इस ही भवमें या ग्रन्य भवमें उपशम सम्यक्त्व उत्पन्न किया हो, ग्रौर ग्रेब वेदकसम्यक्त्व योग्यकाल हो तो ग्रधःकरण व ग्रपूर्वकररण परि-णाम द्वारा क्षयोपशम (वेदक) सम्यक्त्व उत्पन्न कर लेता है । परन्तु देखो मोहकी लीला ! सम्यक्त्वकी बात तो दूर रही, लौकिक सभ्यता व विवेक भी इसे नहीं है । हाथी मोह, राग ग्रौर द्वेषवश ग्रपनी चेष्टा करता है ग्रौर वहां गड्ढेमें जाकर गिर जाता है । यह है स्पर्शनेन्द्रिय-

४७

ø

٤.

۶

जन्य विषयवासनाकी उद्धतताका फल । यदि विषयासक्ति न होती तो क्यों विपत्तिमें पड़ता ? दुःख हाथीको कहीं हथिनी या हाथी ग्रथवा गड्ढा ग्रादि किसी ग्रन्यके कारण नहीं हुग्रा है । यह तो उसकी इन्द्रियवासनाके कारण होना ही पड़ता है, सो हुग्रा है । ऐसा ही यहां कितने ही मनुष्योंमें भी पाया जाता है । मनुष्य भी तो सारा ज्ञान खोकर विषयवासनाकी प्रेरणामें विषयोंमें प्रवृत्त होता है । चाम हाड़ वाले शरीरसे कौनसी शांतिकी बात निकालना चाहता है ग्रपना वीर्य खोकर ? हे ग्रात्मन् ! ग्रपना वीर्य देखो, ज्ञानदर्शनके शुद्ध विकासका प्रभाव देखो । शांतिमार्गमें उत्साह बढ़ावो । विषयमार्गसे ग्रपना घोर ग्रहित कर डालोगे । ज्ञानमार्गसे ग्रपना पूर्ण हित कर लोगे । विषयमार्गमें तो दोनों भवोंमें ग्रापत्तियां ही है ।

प्राण्नेन्द्रियविषयासक्तिसे अनर्थ—देखो तो अमरकी गंधाभिलाषाको । वह शामको कमलकी गंधमें ग्रासक्त हुग्रा कमलमें पहुंचता है, सूर्यास्त होनेके ग्रनन्तर कमल बद हो जाता है, उस बन्द कमलमें वह या तो वायुके संचार न होनेसे वहीं स्वयं मर जाता है या ग्रन्य कोई हाथी ग्रादि तोड़कर उस कमलको चबा जाता है । देखो भैया ! कहनेको तो कमल एक सुन्दर वस्तु है, परन्तु खतरनाक कितना है ? कमलका पिता नीर (जल) भी कमलसे सम्बंध नहीं रखना चाहता, दूर रहता है, ग्रौर कमलका मित्र सूर्य कमलसे हजारों योजन दूर रहता है । परन्तु गंधलोभी यह अमर जिसमें इतनी सामर्थ्य है कि काठको भी फोड़कर निकल जाय, कमलके नाजुक पत्तोंमें बंद रहकर प्राण गंवा देता है । यहाँ भी देखो भैया ! गंधका कितना लोभ बना रखा है ? सामने टेबलपर ग्रगरबत्ती जलना, कानमें इत्रका फोवा होना, कोटोंफ़**र** इत्र मसलना, मस्तिष्कपर चन्दन सेन्ट होना, गलेमें फूलमाला होना, ⁄नासिकाके पास फूल लिये

ሂፍ

4

रहना कितना गजब है, और देखो भैया जरा शरीरसे पसीना निकला कि सब गुड़गोबर हो गया ।

नेत्र ग्रौर कर्एके विषयमें ग्रासक्तिसे ग्रनर्थ— विषयोंकी वृत्तिमें दुःख ही दुःख है। इससे ही ग्रन्दाज कर लो। यदि विषयोंमें दुःख न होता तो विषयोंसे थककर विषयको छोड़ते क्यीं ? स्त्रीभोग, भोजनभोग, गंधभोग, रूपदर्शन, रागश्रवएा देर तक कोई नहीं चाहता, ऊब-कर उन्हें छोड़ना ही पड़ता है। भ्रमरकी भाँति ही चक्षुरिन्द्रिय विषयके लोभी पतंगेकी भी तो दशा देखो ! पतंग तो एकदम रूपके लोभमें दीपकपर गिर पड़ता है ग्रौर मर जाता है। हरिएा भी रागमें इतने ग्रंधे होते हैं कि शिकारीके रागालापके प्रेमी बनकर पास खडे हो जाते हैं ग्रौर पकड़े जाते हैं। देखो विषयाभिलाषका कितना क्लेश है ? रहा नहीं जाता विपत्तिमें पड़े बिना।

क्लेश बिना विषयव्यापारकी ग्रसंभावना—विषयोंमें जो इतना व्यापार होता है, वह बिना क्लेशका प्रयोग नहीं है। जैसे जिसे ज्वर नहीं है, वह काहेको पसीना लेनेका प्रयास करेगा, जिसकी ग्राँखोंमें रोग नहीं है, वह क्यों खपडियोंका चूर्एा ग्राँखमें ग्रांजेगा, जिसके कानमें दर्द नहीं है, वह क्यों बकरेका मूत्र कानमें डालेगा ? देखो ना ! जब तक घाव रहता है तभी तक मलहमका उपयोग किया जाता है। घाव पूरा भर गया या जिसके घाव ही नहीं है, वह क्या मलहम लगानेकी बेवकूफी करेगा ? ये सब विपत्तियां इन्द्रियोंकी उद्धततासे हैं। जिनकी इन्द्रियां विषयके ग्रर्थ प्रबल हो रही हैं, उनके दुःख होना स्वाभाविक बात है। ग्रतः बंधुवो ! जिन इन्द्रियोंमें मित्रता बना रखी है, वह गहरा घोखा है। इस शरीरका, इन्द्रियोंका विश्वास छोड़कर यही श्रद्धा करो कि ग्रात्माका स्वभाव इन्द्रियरहित है, निज चैतन्यस्वरूप है। स्व-भावकी उपासनासे प्रकट होने वाला स्वभावविकास ही सुखकी सच्ची भूमि है। ग्रतः परोक्ष-ज्ञान भी हितरूप नहीं है। ग्रपनेको तो सामान्य प्रतिभासमय ग्रनुभव करो। परोक्षज्ञानमें व इन्द्रियजसुखमें हितकी बुद्धिका परिहार करो। जो पराधीन है, विषम है, सान्त है, उसमें हितकी कल्पना करना पागलपन है।

प्रश्न—ग्रन्य बाह्य पदार्थ सुखके कारएा हों या न हों, परन्तु शरीरका तो ग्रतिनिकट सम्बंध है, ग्रौर देखा भी जाता है कि शरीरके स्वस्थ रहनेसे ग्रात्मा भी सुखी रहता है ग्रौर शरीरकी पीड़ासे ग्रात्मा भी दुःखी रहता है । सो कमसे कम शरीर तो ग्रवश्य ही सुखका साधन होगा ? इसके उत्तरमें गाथा सूत्र कहते हैं ।

पय्या इट्ठे विसये फासेहिं समस्सिदे सहावेगा । परिग्गममाणो ग्रप्पा सयगेव सुहं ण हवदि देहा ।।६४।।

विषयप्रसङ्गमें भी स्रात्माके सुखरूपके परिएामनसे सुखका लाभ—इन्द्रियोंके द्वारा ग्रहण किये गये इष्ट विषयों को पाकर भी यह श्रात्मा ग्रपने ही सुख गुराके ग्रशुद्ध परिएामनसे

5

परिणमता हुम्रा भ्रात्मा स्वयं सुखस्वरूप होता है, देह सुखस्वरूप नहीं होता, ग्रौर न देहसे सुख उत्पन्न होता है । मुक्त जीवोंके तो देह भी नहीं है, वहाँ वे पूर्ण सुखस्वरूप हैं । इस तत्व को समफनेमें तो सुगमता है ही, किन्तु जिन जीवोंके शरीर है ग्रौर शरीरके निमित्तसे इन्द्रिय विषयसेवना भी हो रही हो, तथापि यह ग्रात्मा स्वयंके सुख गुएाके परिएामनसे परिएामता है, वहाँ देह सुखका साधन नहीं है । सुख ग्रात्मा स्वयंके सुख गुएाके परिएामनसे परिएामता है, वहाँ देह सुखका साधन नहीं है । सुख ग्रात्मा स्वयंके सुख गुएाके परिएामनसे परिएामता है, वहाँ देह सुखका साधन नहीं है । सुख ग्रात्मा से ही प्रकट हुग्रा है । ये इन्द्रियाँ तो मद्यपायी पुरुषकी भाँति मत्त होकर तीब मोहके वश होकर विषयग्रहएामें प्रवृत्ति करती हैं, वहाँ ग्रात्मा मोहके कारएा यह अनुभव करता है, ये विषय मेरे लिये इष्ट हैं । इन कुसंस्कारोंके वश स्व-भावविरुद्ध ग्राचरणोसे परिएामते हुए इस ग्रात्माका सहज वीर्य तो रुक गया । ग्रब जो विप-रीत बल मन, वचन, कायके ग्रवलम्बनसे प्रकट है, उसके द्वारा योग करता है । वहाँ भी जो सुख हुग्रा है, सो निश्चयसे सुख गुणके परिणमनसे ही हुग्रा है । इस परिएामनमें जो देहीके ज्ञान, दर्शन व वीर्य प्रकट है, उसका ही सहयोग है, किसी बाह्य पदार्थका सहयोग नहीं है । प्रत्येक ग्रात्मा ज्ञान, दर्शन, सुख व शक्ति—इन चारों गुएाोसे परिएामता है । मुक्त जीव भी इन चारों गुणोंसे परिणमते हैं, वे ग्रनन्तज्ञान, ग्रनतदर्शन, ग्रनन्तशक्ति व श्रनन्तसुखरूपसे परि-णमते हैं । यहाँ प्राणी एकदेशज्ञान, एकदेशदर्शन, एकदेशशक्ति व विक्रृतसुखसे परिएाम रहे हैं । शरीर ग्रचतन है, वह सुखपरिएातिका उपादान कारण कभी हो ही नहीं सकता ।

शरीरको दृष्टिसे सुखका ग्रलाभ—प्रश्न—शरीर सुखका उपादान कारण तो नहीं है, किन्तु इन्द्रियोंको वृत्तिके निमित्तसे ही तो सुख प्रकट हो रहा है । सो शरीरको संभालना तो उचिन ही होगा ? उत्तर—परमार्थ सुखके द्रष्टा व इच्छुकोंकी किसी भी ग्रवस्थामें शरीरपर हितदृष्टि नहीं रहती, वे तो शरीररहित स्थिति चाहते हैं । फिर भी प्राक् पदवीमें शरीरकी जो उचित संभाल होती है, वह रागकी चेष्टा है, उसे उचित कभी नहीं समभते । टचित तो चैतन्यस्वभावकी दृष्टिकी संभाल है । शरीर समानजातीय द्रव्य पर्याय है, वह ग्रचेतन ग्रनेक् ग्रगुवोंका पिण्ड है, ग्रात्मा एक चेतन द्रव्य है । जिस द्रव्यमें जो गुरा होते हैं, उन गुणोंसे उनकी पर्याय प्रकट होती है । शरीर तो रूप, रस, गंघ, स्पर्शकी पर्याय करनेमें समर्थ है । ग्रात्मा ज्ञान, दर्शन, सुख, शक्ति ग्रादि निज गुर्गोंके परिगामनमें समर्थ है । संसारी सुखीके जो विषयसुख देखा जाता है, वह भी उस ग्रात्माके सुख गुणकी विकृत पर्याय है, ग्रौर जो दुःख देखा जाता है, वह भी ग्रात्माके सुखगुणकी विकृतपर्याय है । ग्रात्मा विकृत पर्यायके व्ययस्व-रूप स्वभावपर्यायके उत्पाद करनेमें स्वयं समर्थ है । स्वभावपर्याय निमित्तदृष्टिमें नहीं होती, परदृष्टिसे मात्र विकारका ही कारणा बनता है, ग्रतः शरीर ग्रादि सर्व परद्रव्योंसे दृष्टि हटाकर एक चैतन्यस्वभावकी दृष्टि करो ग्रौर प्रसन्न एवं ग्रानन्दपूर्ण समुद्ध रहो ।

प्रश्न—मनुष्यका शरीर तो ग्रनेक व्याधिमय है, वह सुखका **क**्ण नहीं है, सो तो

يندي بيني يحقي بر مولي با

ठीक है । परन्तु देवका शरीर तो दिव्य वैक्रियक है, रोगरहित है, स्फटिक समान स्वच्छ कांतिमान है, उसमें तो दुःखकी कोई बात नहीं है । ग्रतः उसे तो सुखका कारण कहो । इसके उत्तरमें भगवान श्री कुन्दकुन्द प्रभु कहते हैं ।

एगंतेरा हि देहो सुहं रा देहिस्स कुणइ सग्गे वा ।

विसयवसेण दु सोक्खं दुक्खं वा हवदि सयमादा ॥६६॥

शरीरमें मुखोत्पादकताका अभाव— यह बात पूर्ण नि:संदेह निश्चित है कि शरीर प्राणीके सुखको उत्पन्न नहीं कर सकता है, वह चाहे स्वर्गमें उत्पन्न हुम्रा दिव्य वैक्रियक शरीर वाला भी हो । सुख तो ज्ञानका ग्रविनाभावी है । ग्रतः ज्ञानके ग्रनुकूल सुखका भी परिणमन होता है । शरीर तो सभी ग्रचेतन हैं, उनसे सुखके लिये क्या साधकता मिलेगी ? ग्रात्मा तो निश्चयसे विषयोंके बिना स्वाभाविक शाश्वत ग्रानन्दस्वभाव वाला है । किन्तु ग्रनादिकालसे कर्मबन्यनवंश विषयोंके बिना स्वाभाविक शाश्वत ग्रानन्दस्वभाव वाला है । किन्तु ग्रनादिकालसे कर्मबन्यनवंश विषयोंकी दृष्टि करके परिएाम-परिणमकर सुख ग्रथवा दुःखरूप स्वयं ग्रात्मा होता रहता है । यहाँ भी देखो भैया ! ग्रात्मा ग्रपने सुख गुणके परिएामनसे सुखी हो रहा है ग्रथवा दुःखी हो रहा है । देव लोग भी तो संसारी विषय कषाय व इच्छा वाले होते हैं, उनकी इच्छा ही स्वयं सुखाभास एवं दुःखका कारएा है, शरीरादि नहीं । वैक्रियक शरीर परमागुवों का मिलकर एक स्कन्ध है, समानजातीय द्रव्यपर्याय है, ग्रचेतन है, ग्रात्मद्रव्यसे सर्वथा भिन्न है, दोनोमें परस्पर ग्रत्यन्ताभाव है ।

शरीरका व स्रात्माका भिन्न-भिन्न परिएामन—तीन कालमें कभी भी ग्रात्मा न तो शरीरके ग्रंशमात्ररूप भी बनता, न कोई ग्रग्गु ग्रात्मा बन सकता। फिर कोई किसीका परिण-मन करे, यह स्वप्नमें भी नहीं हो सकता. ग्रर्थात् कल्पना भी नहीं की जा सकती। शरीर प्रपने रूप, रस, गंध, स्पर्शके परिएामनसे परिणमता है, ग्रात्मा ग्रपने ज्ञान, दर्शन, सुख व शक्तिके गुणके परिएामनसे परिएामता है। देव यदि मिथ्यापरिणामसे परिएाम रहे हैं, तो शुद्ध स्फटिकसंकाश वैक्रियक शरीरमें भी रहते हुए घोर दुःखी हैं। यदि सद्दृष्टिदेव चैतन्यस्वभावके ध्यानसे परिणम रहे हैं तो वे सुखी कहीं देहकी शक्तिसे नहीं हैं, किन्तु ग्रात्मस्वभावकी उन्मु-खतासे हैं। यदि निमित्तदृष्टि भी लो तो देवोंका शरीर सत्य ग्रानन्दमें बाधक है। विवेकी देव मनुष्यदेहके लिये तरसते हैं। देवशरीरमें रहकर ग्रात्मा चतुर्थं गुएास्थानसे ऊपरका परिएााम वाला नहीं हो सकता। ग्राजकल मुक्ति साक्षात् नहीं है। ग्रतः सम्यग्दर्शनके रहते हुए मरग़ होता है तो देवगतिमें हो जन्म लेता है, परन्तु देवगतिमें उत्पन्न होकर ग्रौर हजार देवांगनावों का समागम पाकर भी सम्यक्तके प्रभावसे सम्यग्दष्टि खेदखिन्न नहीं होता। उन्हें कहीं वैक्रि-यक शरीरका सुख नहीं है, उन्हें तो ग्राराम्ध्यानसे होने वाली निराकुलताका सुख है।

देवगतिवें भी शरीरसे सुखकी अनुत्पत्ति-देवगतिमें जन्म जुभरागसे बंधी हुई प्रकृ-

तियोंका विपाक है, वह कही ग्रमरदशा नहीं । हां, पुण्यका एक उदाहरण है । देवोंका जन्म उपपादशय्यापर स्वयं माता-पिताके बिना होता है । उत्पन्न होनेके ग्रनन्तर ग्रंतर्मुहूर्तमें जो कुछ सेके ड या मिनट प्रमाण होगा, युवा हो जाते हैं, ग्रवधिज्ञानी हो जाते हैं । इनकी सागरों पर्यन्त ग्रायु होती है । जितने सागरकी ग्रायु होती है उतने हजार वर्षमें क्षुधा लगती है सो शीघ्र कण्ठसे ग्रमृत भर जाता है ग्रौर क्षुधा शांत हो जाती है । जितने सागरकी ग्रायु होती है उतने पक्षों (पखवाड़े) में श्वासोच्छ्वास वे देव लेते हैं । इनका शरीर वैक्रियक होता है, इस शरीरमें हड्डी रुधिर ग्रादि नहीं है, कोई शारीरिक रोग नहीं होता । देवाङ्गनावों सहित सुखमें ग्रपनी ग्रायु व्यतीत कर डालते हैं । इनमें कितने ही सम्यग्दृष्टि होते हैं वे ग्रात्मसुखके ग्रभिमुख होते हैं । मोह देवोंके भी पाया जाता है सो इतने सुखसम्पन्न होते हुए भी तृष्णा— लालसाके वश दुःखी रहते हैं । इनका व सभी प्राणियोंका सुख दुःख इष्ट ग्रनिष्ट कल्पनाके ग्राधारपर होता है सो वहाँ भी सुख ग्रात्मासे ही उद्भूत है ।

देवोंका संक्षिप्त परिचय - देवोंमें भी जातियाँ अनेक हैं। संक्षेपरूपसे चार विभागमें कहा है- १. भवनवासी, २. व्यन्तर, ३. ज्योतिष, ४. वैमानिक। इन चारोंमें ग्रादिके दो निकाय ग्रर्थात् भवनवासी ग्रौर व्यन्तर तो इस रत्नप्रभा नामक पहिली पृथ्वीके भीतर पहिले २ खंडोंमें (खरभाग, पंकभागमें) जन्म लेते हैं ग्रौर ज्योतिषी इस मध्यलोकमें ही यहाँसे ७९० योजन ऊपर तथा इतने ही करीब यथासंभव ऊपर रहते हैं। इन देवोंमें सम्यग्दृष्टि जीव सम्यक्त्वमें मरएा कर उत्पन्न नहीं होता है। इनमें तृष्णा-ईर्ष्याका ग्रधिक दुःख है। वैमानिक देवोंमें भी १६ स्वर्गमें तो इन्द्रकी व्यवस्था है, ऊपर तक ग्रैवेयक यद्यपि ग्रहमिन्द्र हैं तथापि सम्यक्त्वमें मरा कर जत्पन्न नहीं होता है। इनमें तृष्णा-ईर्ष्याका ग्रधिक दुःख है। वैमानिक देवोंमें भी १६ स्वर्गमें तो इन्द्रकी व्यवस्था है, ऊपर तक ग्रैवेयक यद्यपि ग्रहमिन्द्र हैं तथापि सन्यक्त्विं होनेका नियम नहीं। यहाँ तकके देव मिथ्या ग्राशयवश घोर कर्मबंघ करते रह सकते हैं। नव ग्रनुदिश व पाँच ग्रनुत्तर इन १४ विमानोंमें सम्यन्दृष्टि ही होते हैं, सो इनके संयम नहीं होता है जिसको कि ये ग्रन्तरंगसे चाहते हैं।

शरीर व विषयोंको सुखपरिएामनमें अकिञ्चित्करता—देखो भैया ! यदि वैक्रियक शरीर सुंखका साधन होता तो भवनवासी व्यन्तर ज्योतिषियोंको प्रवृत्ति देख लो, हाय हाय मचा कर कितना प्रयत्न करते रहते हैं ? वैमानिकोमें भी प्रायः देख लो । वस्तुतः सुख ग्रात्मा का ही है, यदि बाह्य पदार्थंसे सुख आता होता तो देव या यहाँके धनी ग्रादि लोग तो महा अंधेर मचा डालते, पर क्या किया जाय, सुख तो ज्ञानका अविनाभावी है । अतः इन लोगोंका वश नहीं चलता । सुखपर तो अधिकार ज्ञानी जीवोंका ही है । तथा मुक्त आत्मावोंके जो अनन्त अतीन्द्रिय सुख है वहां तो आत्मा ही कारण है यह विद्येवरूपसे रपष्ट ही है, परन्तु कर्म से आवृत्त संसारी मोही जीवोंका भी जो सुखाभास प्रकट है, उसमें भी उनका आतमा ही उपादान कारएा है अर्थात् वे आत्मा ही स्वयं परिएामकर सुखरूप अथवा दुःखरूप होते हैं ।

इसलिये बंधुवो ! ग्रपनी किसी भी परिणतिको किसी बाह्य ग्रर्थसे उत्पन्न हुग्रा मत देखो ।

> तिमिरहरा जइ दिट्टी जगास्स दीवेगा णत्थि कादव्वं । तघ सोक्खं सयमादा विसया कि तत्थ कुव्वंति ।।६७।।

प्रानन्दस्वभावी ग्रात्माके ग्रानन्दपरिएमनमें ग्रन्यकी ग्रकिञ्चिकरता— जैसे नवतंचर जीवोंकी दृष्टि स्वयं तिमिरहरा है तब उन जीवोंको देखनेके लिए प्रदीपप्रकाशादिकी ग्रावश्य-कता नहीं है, वहां प्रदीप ग्रकिञ्चित्कर ही है उसी प्रकार यह ग्रात्मा विषयरहित ग्रमूर्त समस्त प्रदेशोंमें ग्राह्लाद उत्पन्न करने वाले सहज ग्रानन्दमय स्वभाव वाला है । उस ग्रानन्दके विकासके लिये विषय ग्रकिञ्चित्कर हैं । विषय पदार्थ तो मात्र स्वयं खुदका परिएामन करता है । मुक्ति होनेपर भी ग्रात्मा स्वयं सुखरूपसे परिएामता है ग्रीर यहाँ संसार ग्रवस्थामें रहने वाले जीव भी स्वयं सुखरूपसे परिएामते हैं । यह तो मात्र ग्रज्ञानी जीवोंकी कल्पनामात्र है है कि विषय सुखके साधन हैं । विषयभूत पदार्थ तो ग्रात्माके लिये ग्रत्थन्ताभाव वाले पदार्थ है उन्हें ग्रपने गुएगोंमें परिएामते रहनेके कार्य सतत हैं ।

प्रश्न—दृष्टान्तमें नक्तंचरका दृष्टान्त दिया, सो नक्तंचरको तो ग्रावश्यकता नहीं प्रदीप प्रकाशकी, यह तो ठीक है, परन्तु मनुष्य ग्रादिको तो ग्रावश्यकता है ही। इसी तरह मुक्त जीवोंको सुखके लिये विषय पदार्थकी ग्रावश्यकता नहीं यह तो ठीक है, परन्तु संसारी जीवोंको तो सुखके लिये विषय पदार्थकी ग्रावश्यकता तो रहेगी ही, फिर यह कैसे कहा जा सकता है कि विषय ग्रकिञ्चित्कर हैं। उत्तर—मनुष्य ग्रादिको देखनेमें प्रकाश कुछ परिएामन नहीं कैरता, वहां तो देखने जाननेका परिणमन ग्रात्मा ही करता है। इसी तरह सुखस्वभावकी किसी परिणतिसे परिएामते हुए ग्रात्माके सुखमें विषय कुछ भी नहीं करते हैं, वहाँ भी ग्रातमा ही ग्रपने सुख गुणके परिएामन ने परिणमता रहता है।

**ग्रानन्दगुराके सभी परिरामनोंमें परका अग्रहरा--**द्रव्यके सत्स्वरूपपर दृष्टि देकर

५वचनसार प्रदद्दन

यह सब निर्णय करो । निमित्त इ.पनी परिणति उपादानमें नहीं देता । सुखगुणके स्वभाव परिणमनके लिये तो निमित्त भी कोई नहीं होता, वह तो स्वभावपरिणति ग्रनैमित्तिक परिणति है, परन्तु सुखगुणके विद्वत परिणमनरूप वैषयिक सुख यद्यपि निमित्तको उपस्थिति बिना प्रकट नहीं होते तथापि इस निमित्तनैमित्तिक सम्बन्धको इतना ही समभना कि उपादानभूत यह ग्रात्मा ग्रपने सुखगुणके विभावपरिणमनको विषयभूत पदार्थकी कल्पना करके कर पाता है ग्रर्थात् निमित्तको पाकर उपादान स्वयं ग्रपनी प्रभुतासे प्रभावको उत्पन्न करता है । संसार ग्रवस्थामें भी यह जीव शरीरके काररण सुखी नहीं है, किन्तु ग्रानन्द गुएाका परिजमन ज्ञानके ग्रविरोधसे होता है । जब सशरीर ग्रवस्थामें भी जीव स्वयंके परिणमनसे सुखी है तब मुक्त जीवोंके ग्रतीन्द्रियसुखमें संदेहका स्थान ही कहाँ ?

**प्रात्माके स्वकार्यमें ग्रन्थकी ग्रप्रयोजकता**— भैया ! वास्तवमें तो बात यह है कि शरीर ङानन्दका कारण नहीं, प्रत्युत ग्रानन्दका बाधक ही है निमित्तदृष्टिसे । निश्चयतः शरीर ग्रात्माके किसी गुणका या किसी पर्यायका न साधक है, न बाधक है । प्रत्येक पर्दार्थ ग्रपने ही गुणका स्वामी है, ग्रपने ही पर्यायका ग्रधिकारी है । यहां दृष्टान्त लौकिक है— सिंह, सर्प, विडाल, श्वान ग्रादिकी दृष्टि ग्रन्धकारको हरने वाली है, तो उन्हें दीपसे कोई प्रयोजन नहीं है । वस्तुतः ग्रन्धकार पर्याय उसी पुद्गलकी है, जहाँ ग्रंधकारका परिएामन है, ग्रौर ग्रन्धकार का व्यय होनेके समय प्रकाश भी उस ही पुद्गलकी पर्याय है, जहाँ प्रकाशका परिणमन है; किसी वस्तुके ग्रन्धकार पर्यायको नक्तंचरकी चक्षु नहीं हर सकती है । यहाँ दृष्टान्तका प्रयोजन यह है कि नक्तंचरके नेत्र ऐसी शक्ति रखते हैं कि बिना प्रदीप ग्रादिके निमित्त पाये भी देख सकते हैं ।

सहजानन्दपरिएामन - ग्रात्मा सुखस्वरूप है, सो बाधक भावके ग्रभाव होते ही ग्रात्मा सत्य पूर्णं सुखरूप परिणमता है। संसार ग्रवस्थामें ग्रथवा विकार ग्रवस्थामें भी जो सुख होता है, वह भी सुखशक्तिके परिएामनसे होता है। स्वयंके चतुष्टयसे परिणमते हुए ग्रात्माकी परिएोतिमें विषय क्या करेंगे ? भैया ! ग्राप सुखी भी ग्रपने ग्राप होते, ग्रौर जब दुःखी होते हो तो दुःखी भी ग्रपने ग्राप होते हो। इसलिये ५रपदार्थकी ग्रकिञ्चित्करता जान परदृष्टिको छोड़ो ग्रर्थात् विश्रामसे स्थित हो जावो। यहीं ग्रद्धैतदृष्टि होती है, जिस ग्रद्धैतदृष्टिके प्रसादकी दृष्टिसे भी ग्रतीत दर्शन, ज्ञानका सहजपरिणमन हो जावेगा। श्रीदेवके उपदेशका तात्पर्य यह है कि जैसे सुखका कारएा देह नहीं है, वैसे सुखका कारण विषय भी नहीं हैं। यह ग्रात्मा निश्चयसे निर्विषय सुखस्वभाव वाला है, ग्रमूतिक समस्त प्रदेशोंमें एक परिएातिसे ग्रांह्लाद उत्पन्न करने वाला है। द्यारमका ग्रानन्द सहज ही है, सो सुखके लिधे (ग्रानन्दके लिये) श्रन्यपर उपयोग न हो। इतरके सुखप्रदत्वकी श्रद्ध।में ग्राकुल ही रहोगे, ग्राः निश्चयनयके

विषयभूत ब्रद्वैत निजको देखो ।

केवल ग्रवस्थामें तीन विशेषतायें — केवल ग्रवस्थामें ग्रर्थात् जब यह ग्रात्मा मात्र स्वयं रह जाता है, इसमें किसी परपदार्थका लेप नहीं रहता, ग्रौर न परभावोंका संग रहता है, उस स्थितिमें तीन खास बातें उत्पन्न होती हैं। एक तो यह ज्ञान समस्त ग्रर्थोंके ग्रन्तको प्राप्त हो जाता है ग्रर्थात् समस्त लोकालोकव्यापी ज्ञान बन जाता है। दूसरी बात, जितने भी ग्राप्त हो जाता है ग्रर्थात् समस्त लोकालोकव्यापी ज्ञान बन जाता है। दूसरी बात, जितने भी ग्रनिष्ट हैं, वे सब ग्रनिष्ट नष्ट हो जाते हैं। तीसरी बात जो इष्ट है, वह प्राप्त हो जाता है। तो जहाँ सर्वेच्यापी ज्ञान हो गया, कुछ ग्रज्ञान नहीं है ग्रौर ग्रनिष्ट खतम हो गये, ग्रौर स्वरूपसे बढ़कर ग्रभोष्ट है क्या, जो कि ग्रानन्दमय है वह पूर्णा प्राप्त हो गया, फिर वहाँ दुःखका क्या काम ? यह तो है केवली प्रभुकी बात, ग्रौर ग्रब परोक्ष ज्ञानियोंकी बात देखो।

इन्द्रियसुख विषयवेदनाका प्रतीकार---परापेक्ष ज्ञान ग्रौर सुखकी प्रवृत्ति बाले प्राणिग्नों के वास्तविक सुख है ही नहीं । परोक्षज्ञानी जीव तो चाहे वे बड़े देवेन्द्र भी हों, चक्री भी हों तब भी उनके परोक्षज्ञान है, उस स्थितिमें इन्द्रियसे पीड़ित होकर दुःखको नहीं सह सकते, इसलिए वे विषयोंमें रमते हैं, कोई ग्रानन्दपूर्वक विषयोंमें नहीं रमते । ग्राकुलता नहीं सही जाती, सो इन्द्रियजन्य ज्ञानमें रागवश होकर वे विषयोंमें रमते हैं। विषयोंमें रमना भी दुःख का कारएा होता है, ग्रौर विषयोंमें रमकर भी दुःखमें गिरना होता है । जैसे किसीके कानमें दर्द हो गया तो कानके दर्दकी ग्रच्छी पुरानी दवा है बकरेका मूत्र डालना । यह पुराने लोग किया करते थे । तो जब कानकी वेदना नहीं सही जाती है तभी तो ऐसी प्रवृत्ति करनी पड़ती है । जिसके शरीरमें फोड़ा निकल ग्राया, वही तो मलहम पट्टी करेगा । जिसका शरीर नीरोग है, क्या वह मलहम पट्टी करेगा ? ऐसे ही इन ५ प्रकारके इन्द्रियके विषयोंमें वही तो रमेगा, जिसको कोई विशेष वेदना उत्पन्न हुई हो । तो दुःखके कारगा ये विषय भोगे जाते हैं, झौर उनके भोगनेके कारण दुःख मिलता है । इससे यह ध्यानमें लाना चाहिए कि म्रात्माको जो शुद्ध ग्रानन्द प्राप्त होता है वह देहकी साधनासे प्रकट नहीं होता, किन्तु ज्ञानस्वभावी ग्रन्त-स्तत्त्वके ग्रालम्बनसे प्रकट होता है । ज्ञानी ग्रौर ग्रज्ञानीकी दुनिया परस्परमें भिन्न ग्रौर निराली है । ग्रज्ञानीको दुनिया तो यह विषयप्रसंग है श्रौर ज्ञानीकी दुनिया ग्रपना ग्रंतस्तत्त्व ज्ञानस्वभाव है।

शरीर आरे विषयों में सुखसाधनताका अभाव शरीर सुखका साधन नहीं है। मुक्त जोवोंके शरीर है ही नहीं, किन्तु संसार अवस्था में भी हम आप सबको विषयोंको पाकर भी जो सुख होता है, वह शरीरके साधनसे नहों होता, किन्तु अपने ही विचार अपने ही परिणमन से वह सुख होता है। तो इससे यह निर्णय रखना चाहिए कि सुखका साधन शरीर नहीं है, किन्तु ज्ञानकला है। जैसे देह सुखका साधन नहीं है, इसी प्रकार ये विषयभूत पदार्थ भी सुख

के साधन नहीं हैं । हाँ, परोक्ष ज्ञानियोको वे दिषयभूत पदार्थ दिएक होते हैं तब वे सुखका म्रनुभव करते हैं, मगर सुखका साधन विषय नहीं है, सुखका साधन तो ज्ञानकला हो है । म्रज्ञानी जनोंने भ्रमवश उन विषयोंको सुखका साधन माना है । वस्तुत: प्रत्येक पदार्थ स्वतंत्र है. ग्रपने ग्रापमें ग्रपनी परिएतिसे ग्रपनी ही ग्रपनी पर्यायें बनती हैं । तब हमारे सुखपरिएामन में भी बाह्य पदार्थ ग्रथवा देह ये सब साधन कैंसे बन सकते हैं ? ग्रात्मा सुखस्वभावी है, इस बातको ग्रब एक दृष्टान्तसे दृढ़ करते हैं ।

सयमेव जधादिच्चो तेजो उण्हो य देवदा राभसि ।

सिद्धोवि तथा एगएंग सुहं च लोगे तथा देवो ।।६८।।

ग्रादित्यके तेजस्वरूपवत् ग्रात्माकी स्वयं ज्ञानस्वरूपता — जैसे ग्रादित्य, सूर्यं तेजस्व-रूप है, उप्एा है, देव है तो उस सूर्यको तेजस्वरूप क्या ग्रासमानने बना दिया या देखने वालों ने बना दिया या उसमें किसी परवस्तुसे तेज ला लाकर संचित किया ? वह सूर्यं स्वयं तेजस्व-रूप है, वह तो ग्राकाशमें है, ग्रीर ग्रन्य कारएगोंकी ग्रपेक्षा नहीं रखता, वह स्वयं ही बहुत प्रचुर ग्रपनी किरएगोंसे, प्रभावसे देदीप्यमान ग्रीर उस प्रभापुक्षके कारएग वह सदैव प्रकाशमान है । सूर्यं स्वयं तेजस्वरूप है, किसी दूसरेने उसे तेजोमय नहीं यनाया । ऐसे ही लोकमें किसी भी ग्रन्य कारणकी ग्रपेक्षा बिना स्वयं ही भगवान यह ग्रात्मा ग्रपने ग्रीर परके प्रकाशनमें समर्थं है, ऐसा ग्रमोघ ग्रनन्तशक्तिरूप सहज निज स्वरूपका जो सम्वेदन होता है, उसमें ग्रपना ग्रीर ग्रपने उपयोगका ज्ञानप्रकाशका तादात्म्य होनेसे यह कहना चाहिए कि यह ग्रात्मा स्वयं ज्ञानस्वरूप है ।

श्रात्माके ज्ञानस्वभावके विघातका ग्रभाव — जैसे सूर्यमें तेज किसी परपदार्थसे लाकर नहीं डाला गया, इसी प्रकार ग्रात्मामें ज्ञान किसी परपदार्थसे लाकर नहीं डाला गया। सूर्य सदैव प्रकाशशील है। नीचे बादल ग्रा जायें तो क्या बादलोंने उसके तेजमें बिगाड़ कर दिया ? बादल ग्राड़े ग्रानेसे सूर्यका प्रकाश यहाँ नहीं ग्रा सकता, पर सूर्यं ग्रपने ग्रापमें मूलमें तो तेज-स्वरूप ही है। ऐसे ही कदाचित् संसार ग्रवस्थामें इन विकार भावोंके कारण इसका ज्ञानस्व-रूप विकसित नहीं हो पाता, परन्तु स्वभावमें तो निरखो, क्या यह ज्ञानस्वभाव मिट गया ? यह ज्ञानस्वरूप ही है।

ज्ञानस्वरूपमें महत्त्व ग्रौर ग्रादरकी भावना—-जैसे किसी होनहार छोटे बच्चेमें उसकी कलाको निरखकर उसमें किसी महापुरुष होनेकी कल्पना करते हैं ग्रौर उसे उस दृष्टिसे देखते हैं, ग्रौर यों देखा जाय तो ग्राज जो बालक हैं, वे देशके कर्णधार बनेंगे, ये ही देशको चला-येंगे, ऐसी शक्तियोंपर दृष्टि देकर बालकोंको देखा जाय तो उनमें ग्रास्था ग्रौर ग्रादर बुद्धि बढ़ती है । ये ही तो धर्म चलायेंगे । जैसे बड़े बुजुर्ग लोग ग्राजकलके इस धर्मव्यवहारको चला

# गाथा ६ न

रहे हैं, ये तो निपट जायेंगे, पर उस गाड़ीको चलाने वाले ये ही तो बच्चे हैं। ऐसी जब दृष्टि डालते हैं तो उनमें महत्त्व ग्रौर ग्रादरकी भावना होती है। ऐसे ही छोटेसे छोटे जीवमें भी वनस्पति हो, निगोद हो, कीड़ा सकोड़ा हो, जब हम उनके स्वरूपपर दृष्टि देते हैं तो वही तो पदार्थ है जो कभी सिद्ध परमात्मा मुक्त जीव बन सकता है। स्वरूप ग्रौर स्वभाव तो वही है। ऐसा जब हम स्वरूप ग्रौर स्वभावपर दृष्टि देते हैं तो प्रत्येक जीवोंमें महत्व ग्रौर ग्रादरकी भावना पहुंचती है। प्रत्येक जीव स्वयं ज्ञानस्वरूप है।

आत्माकी शाश्वत ज्ञानानन्दस्वरूपता— इस प्रकरएामें तो प्रभुकी बात कही जा रही है। वह तो प्रकट ज्ञानस्वरूप है, विकासमें भी ज्ञानरूप है ग्रीर शक्तिमें भी ज्ञानरूप है। इस प्रकार जैसे ज्ञानरूप रहना ग्रात्माका स्वभाव है यों ही ग्रानन्दरूप रहना भी ग्रात्माका स्वभाव है। ग्रात्मा ज्ञानरूप रहकर भी ज्ञानरूप परिणमता नहीं है, उल्टा परिएामता है, मिथ्याज्ञान-रूप बनता है। तो इससे कहीं ज्ञानस्वरूपका प्रतिषेध न हो जायगा, कुछ कारए है। जैसे कारएासे मूलमें ग्रपने ज्ञानस्वभावको न छोड़कर उपाधिवश किसी सीमा तक उल्टा ज्ञानरूप बन रहा है। इसी प्रकार कोई जीव संसार ग्रवस्थामें सुखरूप, ग्रानन्दरूप न परिएामकर क्लेश रूप परिएाम रहे हैं तो क्लेशरूप परिएाम जानेसे कहीं ग्रात्मामें ग्रानन्दस्वरूपताका प्रतिषेध न हो जायगा, कुछ कारएा है, जो उपाधिवश मूलमें ग्रानन्दशक्तिका परित्याग न करके कुछ सीमा तक इस ग्रानन्दगुणके उल्टे परिणमनसे विकाररूपमें सुख या दु:खरूप ग्रवस्थामें यह परिएाम रहा है ग्रर्थात् सांसारिक सुख रूप ग्रीर क्लेशरूप यह परिएाम रहा है, इतने पर भी ग्रात्माके ग्रानन्दरूपताका प्रतिषेध नहीं हो सकता।

**ग्रात्माको स्वतः ज्ञानानन्दमयता** सूर्य जैसे स्वयं ही उष्ण स्वरूप है, लोहा तो कभी कभी सम्पर्कवंश उष्णरूप परिएात होता है किन्तु यह सूर्य तो नित्य ही उष्णरूप परिएात हो रहा है । तो जैसे सूर्य उष्ण है, यह स्वयं अपने आप है । कहीं आगमें से गर्माहट निकाल कर सूर्यमें किसीने डाला हो, ऐसा तो नहीं है । इसी प्रकार भगवान आत्मामें जो ज्ञान है, वह ज्ञानपरिएामन स्वयं स्वभावसे है । कहीं अन्य वस्तुवोंसे ज्ञान निकलकर इसमें दिया हो, ऐसा नहीं है । वह स्वयं ही ज्ञानस्वभावी है, इस प्रकार यह आत्मा स्वयं ही आनन्दस्वभावी है । उल्टा काम न करें, आनन्द तो बना ही बनाया है ।

सहज ग्रानन्वलाभ—भैया ! ग्रानन्द प्राप्त करनेके लिए न कोई तरकीब सोचना है, न कोई परिश्रम करना है, दुःखके लिए जो तरकीब सोच रहे हैं, दुःखका जो श्रम कर रहे हैं, उस श्रम ग्रौर तरकीबको छोड़ दें तो ग्रानन्द तो स्वयं ही है। जैसे दर्पएमें कांचमें स्वच्छता के लिए हमें कुछ यत्न नहीं करना है, वह स्वयं स्वच्छ है, पर उसपर जो विकार ग्राया, धूल ग्रायी, तेलका दाग लग ग्या या कभी जानबूक्षकर कुछ किया हो, उसको खतम करना है।

٤.

दर्पण तो स्वच्छ है ही, उसका उद्यम नहीं करना है, इसी प्रकार यात्मामें य्रानंदका कुछ उद्यम नहीं करना है, किन्तु जितना हम उल्टा चल चुके हैं ग्रथव। चल रहे हैं, उस उल्टेपनको मिटाना है । बस श्रम भी ग्रगर समभिये तो इस उल्टेपनको मिटानेका समभिये, य्रानन्द पाने का श्रम न समभिये ।

अमको दूर करनेका अम—कोई भूल हो जाती है, तो वह भूल न रहे, सही उसी स्थानपर ग्रा जाय जिस स्थानसे बाहर ग्रानेपर भूलमें ग्रा गए थे, उस स्थानपर लौटनेके लिए श्रम पड़ता है, वह भूल मिटानेका श्रम है, ऐसे ही ग्रात्माको जो भी कठिनाई पड़ती है— ध्यानमें, ज्ञानमें मन नहीं लगना, कुछ जान-बूभकर ज्ञानमें उपयोग लगाना है, ध्यानमें मन लगाना है। तो ऐसा जो कुछ भी हम जान-बूभकर करते हैं, वह हम भूलको मिटानेके लिए, उल्टे रास्तेका परिहार करनेके लिए करते हैं। जैसे व्यवहारधर्म करते हैं, तपश्चरएा, पूजन, दर्शन, तो ये प्रवृत्तियाँ हमें सीधे धर्ममें नहीं लगाती हैं, किन्तु हम जो ग्रधर्ममें लगे हुए थे, उन उपयोगोंको उन प्रवृत्तियाँ हमें सीधे धर्ममें नहीं लगाती हैं, किन्तु हम जो ग्रधर्ममें लगे हुए थे, उन उपयोगोंको उन प्रवृत्तियाँ हमें सीधे धर्ममें वहीं लगाती हैं, किन्तु हम जो ग्रधर्ममें लगनेका हमें क्या श्रम करना, हम तो स्वयं धर्मस्वरूप हैं, हम ग्राप सभी ग्रौर प्रत्येक पदार्थ शाश्वत निज धर्मस्वरूप है। पुद्रगलमें जो स्वभाव है, वह पुद्रगलका धर्म है। ग्रात्मामें जो स्वभाव है, वह ग्रात्माका धर्म है। तो धर्मस्वरूपमें ग्रात्मामें हमें धर्म क्या ज्यादा लगाना है, वह तो है ही, पर उस धर्मको भूले हैं ग्रीर ग्रधर्ममें हमारी प्रवृत्ति बढ़ गई है, तो उस ग्रधर्मकी उल्टी प्रवृत्तियोंसे दूर होनेके लिए यह श्रम करना पड़ता है। ग्रात्मा तो स्वयं ग्रानंदस्वभावी है, धर्मस्वरूप है।

श्रात्मामें स्वयं दिव्यरूपता — ग्रादित्थको देव कहते हैं । उस पर्यायमें देवगति नामकर्म के उदयके कारण ऐसी ही स्वाभाविक बात है कि वह देव हो गया । उसे देव हमने ग्रापने बनाया क्या ? क्या मानने वालोंने बनाया ? भले ही मानने वालोंने उसे देव माना, लेकिन उसके देव होते हुएमें जो कुछ बातें हैं, वे तो उसको उसके ही कारण हैं । माननेसे देव बनने की बात तो एक पहुंचे हुए भक्तको ग्रलंकारिक स्तुति है । जैसे कहा जाता है कि हे प्रभो ! ग्रापको भगवान भक्तोंने ही तो बनाया है । भक्त न होते, पूजने मानने वाले न होते तो भगवान क्या ? ठीक है, यह भगवान है, इस तरहका जो व्यवहार है, यह भक्तोंके द्वारा प्रकट हुग्रा है । लेकिन प्रकट हुग्रा तो क्या, भक्त न मानें तो क्या ? प्रभुका जो स्वरूप है, शुद्ध ज्ञानानन्दमय रहना, यह क्या भक्तोंने बना दिया ? यह तो प्रभुमें ग्रपने ग्राप है ।

वस्तुतः भगवान आस्माका स्वयं ज्ञानानन्दरूप उरकुष्टता—एक जगह तो स्तवन करते हुए अक्तने यहाँ तक कह डाला कि®कितने ही लोग ऐसा दहा करते हैं वि भगवान भक्तोंको तारते हैं, तारनेके मायने ऊँचा उठाना, पर हमें तो ऐसा र गा है ति अक्त भगवानको स्तर

रहे हैं। भगवानको ऊँचा कौन उठा रहा है ? भक्त न होते तो पड़े रहते भगवान एक कोनेमें, उनको लोकमें मानने वाला कौन होगा ? देखिये— जब निकट परिचय हो जाता है तो ऐसी य्रनेक खुले दिलसे बातें होती हैं। शायद कोई इस बातपर कुछ गौर न करे तो दृष्टांत लीजिए। किसी नदीको तैरनेके लिए एक मसक या मटकियाका प्रयोग किया जाता है, पानीमें उसको यौंधाकर लोग नदी तैर जाते हैं, तो उस प्रसंगमें यह बतावो कि मसकने ग्रादमीको तैराया या यादमीने उस मसकको तैराया ? इसके दोनों ही उत्तर हो सकते हैं। यो ही मान लो कि भगवानने भक्तोंको तार दिया ग्रौर भक्तोंने भगवानको तार दिया। एक यह बहुत ऊँची प्रेम-भरी स्तुति है। भगवानको भक्त क्या तारेंगे, वे तो ग्रपने स्वरूपसे तिर गए। तो लोकव्यवहार में ग्रालंकारिक भाषासे कुछ भी कह दिया जाय, पर भगवान ग्रात्माका जो उत्कृष्ट स्वरूप है, तेजरूप है, वह तेजस्वरूप, ज्ञानस्वरूप स्वयं हो गया। ग्रात्मा सुखस्वभावी है, सो सूर्यमें उष्णता के स्वभावकी तरह इस ग्रात्मामें भी सुखका स्वभाव मौजूद है, किसी सम्धनसे, देहसे, विषयों से, किसीसे सुख नहीं मिलता, किन्तु ग्रात्मा स्वयं ग्रानंदस्वरूप है। सो ग्रपने ही इस ग्रानन्द-स्वभावसे ग्रानन्द प्रकट होता है।

ग्रानन्द-प्राप्तिके उपायमें इन्द्रिय-सुख-साधनस्वरूपका उपन्यसन—कल ग्रानन्द प्रपञ्चकी समाप्ति हुई थी। ग्रन्थके वर्णनमें समाप्ति हुई थी। कहीं ग्रपनेमें समाप्ति न समभ लेना। यह बात ग्रानुभवसिद्ध हो गई थी कि यह ग्रात्मा स्वयं ज्ञान है, स्वयं सुख है, स्वयं देव है। इर्ज़ालये इस भगवान ग्रात्माको सुखके भूठे साधनोंसे कोई प्रयोजन नहीं है।

N. A.

₹ε·

5

۶

सच्चा साधन स्वयं ही है । इस प्रकार ग्रानन्दप्रपञ्चका व ग्रैन करके पुनरपि सत्य ग्रानन्दके बाधक इन्द्रियसुखके स्वरूपके विचारको करनेसे पहिले इन्द्रियसुखके साधनके स्वरूपका उपन्यास करते हैं, वर्ग्यन करते हैं । उपन्यास शब्द उप ग्रौर नि उपसर्गपूर्वक ग्रसु क्षेपगे दिवादिगग्गीय ग्रसु धातुसे बना है, जिसका ग्रर्थं है---पासमें सब प्रकारसे फेंक देना । पासकी चीज ग्रत्यन्ताभाव वाली होती है, जो तादात्म्य रखे, वह पास नहीं, किन्तु वह वही है । यहां इन्द्रियके सर्वस्वको भले प्रकार पूर्गारूपसे फेंक देनेका प्रोग्राम है । सो जिसे फेंकना है, उसके साधनोंका विचार करते हैं । शत्रुके विजयके लिये शत्रुके सहायक, साधन ग्रादिका परिज्ञान करना ग्रावश्यक हो जाता है, जिससे विजयके ग्रनुरूप प्रोग्रामका प्रारम्भ होता है ।

यंहाँ इन्द्रियसुखके साधनोके स्वरूपपर विचार चल रहा है—

देवदजदिगुरुपूजासु चेव दार्णाम्मि वा सुसीलेसु ।

्र उपवासादिसु रत्तो सुहोव ग्रोगप्पगो ग्रप्पा ।।६९।।

इन्द्रियसुखका साधनञ्चत शुभोषयोग गरहत सिद्ध देव, आत्मसाधनामें प्रकर्ष सिद्ध यति, दीक्षा शिक्षादायक गुरुजनोंकी पूजामें, दानमें, शीलव्रत पालनमें उपवास ग्रादिमें जो धर्मानुराग करने वाला ग्रात्मा है, वह शुभोपयोगात्मक है। प्रश्न—यहाँ इन्द्रियसुखके साधनों पर विचार चल रहा है, तब साधनकी बात न कहकर साधकको क्यों बताया गया ? उत्तर-निश्चयसे साधक व साधन भिन्न नहीं होते। यहाँ शुभोपयोगात्मक आत्माको ही तो कहा गया है, आत्माको केवलको तो नहीं कहा गया। जिस कालमें आत्मा शुभोपयोगसे परिएामता है, उस कालमें वह समस्त आत्मा शुभोपयोगमय है। ग्रतः भेदविवक्षासे शुभोपयोग राधन हुआ और शुभोपयोगात्मक आत्मा साधक हुआ, परन्तु अभेदविवक्षासे शुभोपयोगात्मक आत्मा ही साधक हुआ और यही साधन हुआ। अभेदनयसे कहनेपर यही साध्य हुआ। भेदनयसे इन्द्रियसुख साध्य है तो शुभोपयोग साधन है शियोगयोगसे तो तत्काल मानसिक सुख साध्य होता है, और निमित्तोपनिमित्तकी दृष्टिसे देखें तो शुभोपयोगके निमित्तसे पुण्यकर्मका बंध हुआ, और फिर इस पुण्यकर्मके उदयसे इन्द्रियसुख मिलता। निमित्तोपनिमित्तकी दृष्टिसे शुभोपयोग भावी ग्रन्य कालमें फल गया, इस कारएा इन्द्रियसुखका साधन शुभोपयोग कहा गया है।

इन्द्रियसुखमें अप्रेक्षा व व्यग्रता—देखो भैया ! असत्यार्थकी सिद्धिके लिये कितनी वकालतकी जरूरत हो गई है तथा परिश्रम, अपेक्षा, व्यग्रता भी तो देख लो, हाय ! बड़ा कष्ट है । स्वरूपसे चिंगे और क्लेश ही क्लेश है । समस्त विपदावोंकी भूल अपनी भूल है । लोग सुख, शांतिके लिये कितना बाह्य व्यर्थका परिश्रम करते हैं ? शांतिकी कुझी तो अति सुगम है, कठिनतासे मिलने वाली तो अर्शांति ही है । यहाँ इन्द्रियसुखके साधन बताये जा रहे हैं । सो इसमें स्वयं ही यह परीक्षा कर लेना कि पर वलम्बनता कि नी है और इसमें

तत्काल व इसके भावी उदयमें व्यग्रता कितनी है ?

इन्द्रियसुखके साधन इन्द्रियसुखका निमित्त पुण्यकर्मका उदय है व पुण्यविभाकका नोकर्म बाह्य सामग्री है । पुण्यका उदय पुण्यकी सत्ता बिना नहीं होता, पुण्यकी सत्ता बंध बिना नहीं होती । पुण्यके बंधका निमित्त शुभोपयोग है, शुभोपयोगका निमित्त कषायका मदोदय है व नोकर्म देवता, यती, गुरु, दुःखी, मुमुक्षु, तत्त्वजिज्ञासु, शुभक्रियायें ग्रादि हैं । जब यह ग्रात्मा ग्रशुभोपयोगकी भूमिकाको उल्लंघन करके देवपूजा, यतीपूजा, गुरुपूजा, वैयावृत्य, प्रायश्चित, दीक्षाग्रहण, ब्रतपालन, धर्मोपदेश, करुगा ग्रादिके ग्राश्रय धर्मके ग्रनुरागको ग्रङ्गीकार करता है, तब यह ग्रात्मा शुभोपयोगकी द्वितीय भूमिकापर चढ़ गया समभ लीजिये ।

वेदनाके प्रतीकारमें शुभोषयोग व अशुभोषयोग---- शुभोपयोग वेदनाका वेदनारूप प्रती-कार है, ग्रौर ग्रशुभोपयोग भी वेदनाका वेदनारूप प्रतीकार है । ग्रशुभोपयोगका फल तो बुरा है ही, परन्तु ग्रशुभोपयोगके फलके समय भी जानी जीव ग्रपना शांतिमार्ग पा लेते हैं । शुभो-पयोगका फल यद्यपि संपदा वगैरा इष्टसमागम, इन्द्रियसुख, यश, कीर्ति, प्रतिष्ठा ग्रादि हैं तथापि ग्रज्ञानी जीव इनके ग्रहंकारके वेगमें बहकर ग्रशान्तिमय दुर्गमन पा लेते हैं । वस्तुत: बतावो शुभोपयोग व ग्रशुभोपयोग तथा इन दोनोंके फलोंमें किसको ग्रच्छा कहा जावे ? बड़े ढचरेके व्यवहारधर्मियों द्वारा शुभोपयोगका इतना माहात्म्य फैला दिया गया है, तो इसमें यह कारण हुग्रा कि ''शुद्धोपयोगसे पहिले शुभोपयोगका होना हुग्रा करता है तथा शुभोपयोगके मार्गसे गुजरकर शुद्धोपयोगका मार्ग मिलता है'' इस रहस्यसे तो ग्रपरिचित थे ग्रौर ज्ञानियोंके मत, वचन, कायकी चेष्टाको ही पकड़ लिया । ग्रशुभोपयोग ग्रौर शुभोपयोग दोनोंको ही क्लेश रूप ग्रौर बलेशका साधन कहा गया है । ग्रन्तर इतना है कि ग्रशुभोपयोग तो तीब क्लेशरूप है ग्रौर शुभोपयोग मद वलेशरूप है । ग्रशुभोपयोग २ प्रकारसे होता है-१. द्वेषरूप, २. इंद्रिय-विषयोंके ग्रनुरागरूप । द्वेष जितना भी है, वह सब ग्रिशुभोपयोग है, परन्तु रागमें इन्द्रियविषय व नामवरीकी चाह ग्रादि मानसिक विषयका ग्रनुराग यह सब ग्रशुभोपयोग है, श्रौर परमेष्ठियों की पूजा, वैयावृत्य, दान, सदाचार ग्रादि सब शुभोपयोग हैं ।

शुभोपयोग व अशुभोपयोगसे शुद्धोपयोगकी विलक्षरणता— अशुभोपयोगका फल महा दुःख है, शुभोपयोगका फल इन्द्रियसुखरूप दुःख है, परन्तु अशुभ व शुभ दोनों उपयोगोंसे परे शुद्धोपयीगका फल शाश्वत सहज आनन्द है । अशुभ व शुभ दोनों उपयोग विकार हैं, शुद्धो-पयोग धर्म है, अविकार तत्त्व है । विकारके व्ययसे अविकार भावकी उत्पत्ति है अथवा विकार भावका व्यय ही अविकार भावका उत्पाद है । विकारसे अधिकार प्रकट नहीं होता तथा अविकारी पूर्व पर्यायसे भी अभिकारी उत्तरपर्याय का उत्पाद नहीं होता है । पूर्व अविकारी पर्यायके व्ययसे इत्तर अविकारी पर्याय का उत्पाद होता है अभवा पूर्व अविकारी

5

न्यांयका व्यय उत्तर ग्रविकारी पर्यायका उत्पाद है। इससे सिद्ध है कि शुभोपयोगसे ग्रथवा शुभोपयोग करनेको नहीं होती है, फिर भी शुभोपयोग हो जाता है जब तक रागप्रकृतिका विशेषोदय ग्रथवा उदीरग्गा चलती है । शुभोपयोग ज्ञानीका बाह्य चिह्न है, किन्तु जिस प्राणी ने स्वलक्ष्य नहीं कर पाया, उसके भक्ति ग्रादि भी वस्तुतः शुभोपयोग नहीं है। शुभ उपयोग वास्तवमें वहीं है, जिसका विषय जुद्ध बने, किन्तु जिसका विषय ग्रज्युद्ध तत्त्व बने, वह ग्रज्युभ उपयोग है। सम्यग्ज्ञानके बलसे जिसने परमपारिणामिक भावरूप घ्रुव ग्रहेतुक ग्रनाद्यनन्त ग्रर्खंड निज चैतन्यस्वभावको ग्रनुभवा है वे ग्रन्तरात्मा रागोदयको निमित्त पाकर जब प्रवृत्ति में म्राते हैं तो उनकी प्रवृत्ति परमेष्ठी प्रभुको पूजा, दान, दया, उपवास व्रताचरणरूप होती है, यही शुभोपयोग है। यह भी शुभका उपयोग नहीं है, किन्तु उपयोग शुभ है। सर्व विशुद्ध ग्रविकारी भावका उपयोग शुभ है, इसके ग्रतिरिक्त सर्व भेद पर्यायोंका ही लक्ष्य रह जाना

ग्रजुओपयोग ग्रौर जुभोपयोगका फल--ग्रजुभोपयोगके प्रसादसे नरक, कुमानुष, तिर्यंचके दुःखोंकी भेंट होती है तो शुभोपयोगके प्रसादसे तृष्णाके साधनोंकी प्राप्ति होती है। ग्रजुभ है। यद्यपि पुण्यके उदयसे इन्द्रियसुख प्राप्त हों तो भी इन्द्रियसुखके बड़ेसे बड़े ग्रधिकारी चक्री, इन्द्र को भी देख लो, उन्हें भी सत्य सुख प्राप्त नहीं है, प्रत्युत वलेश ही है ग्रन्यथा वे इष्टविषयोंमें हापड़-धूपड़ क्यों मचाते ? देख लिया ना शुभोपयोगका प्रसाद ! ग्रहो मंदसे भी मंद राग संसार का मूल बनाये रख सकनेमें मूल जड़ हो जाती, स्वाभाविक सुखके दहन करनेमें चिनगारीका. वाम करती । अस्तु, शुभोपयोग आता है और इसके फलमें इन्द्रियसुख भी प्राप्त होता है तथापि ज्ञानी जीव शुभोपयोगके कालमें भी सावधानी रखने वाला होता है ग्रौर फलके कालमें भी।

शुभोपयोगको जबरदस्ती ग्रौर इसके फलको खूब तर्कित कर लो। ग्रब शुभोपयोग द्वारा साध्य जो इन्द्रियसुख है, उसका ग्राख्यान कल करेंगे।

नोटः—(गाथा नं० ७० का प्रवचननोट प्राप्त न हो सकनेका खेद है ।) इन्द्रियसुखका दुःखपनेमें क्षेप्रणका संकल्प--इन्द्रियसुखके साधन म्रोर स्वरूपका कल विचार चला था ग्रौर यह ग्रच्छी तरह सिद्ध हो गया था कि शुभोपये गका सामर्थ्य इन्द्रियसुख प्राप्त करानेमें विशेष अधिक है । जीव शुभोपयोगके प्रसादसे तिर्यञ्च, मनुष्य व देव--इनमेसे किसी भी गतिको प्राप्त होकर जितने काल शुभोपयोगके निमित्तसे बांधे गये कर्मोंका उदय चलता है. वे नाना प्रकारके इन्द्रियसुख प्राप्त करते हैं। इन्द्रियसुख व क्षांगका वर्णन

करके ग्रब ग्राचार्यदेव इदियसुखको फैंककर दुःखकी टोकरीमें डालते हैं। सोक्खं सहावसिद्धं एात्थि सुराएांपि सिद्धमुवदेसे।

ते देहवेदरगट्टा रमंति विसएमु रस्मेसु ॥७१॥

इन्द्रियसुखका दुःखपनेमें क्षेपरा—इन्द्रियसुख जिन्हें प्राप्त होते हैं, वे तिर्यञ्च, मनुष्य या देव हो सकते हैं, उनमें भी तिर्यंच ग्रल्प इन्द्रियसुख वाले हो पाते हैं । उनसे अधिक इंद्रिय सुख मनुष्योंके पाया जाता है, और मनुष्योंसे भी अधिक इन्द्रियसुख देवोंमें पाया जाता है । इन्द्रियसुखके अधिकारियोंमें सबसे प्रधान देव हैं । इन्द्रियसुख होनेपर भी इनकी आयु सागरों पर्यन्त होती है, सो चिरकाल तक इन्द्रियसुख भोगते हैं । यह सब शुभोपयोगका प्रसाद है ।

देवोंकी ग्रायु जितने सागरकी होताँ है, उतने पखवाड़े तक तो श्वासोच्छ्वासका कष्ट नहीं पाते, ग्रौर उतने हजार वर्ष बाद भूख लगती है, बीचमें भूखकी वेदना भी नहीं होती । भूख लगनेपर स्वतः ही उनके कंठसे ग्रमृत भर जाता है ग्रौर उनकी क्षुधा शांत हो जाती है । उनका शरीर धातु उपधातुरहित, वातपित्तकफरहित, नीरोग, युवा सर्वबाधारहित होता है ।

इनके देवाङ्गनायें सैकड़ों हजारोंकी तादातमें होती हैं। देखो भैया ! देवोंके मनमाना तो इन्द्रियसुख है ग्रौर उस सुखमें बाधा देने वाला भी रोग, भूख ग्रादि कुछ नहीं है। कमाने धमानेका तो प्रश्न ही नहीं है। श्रृङ्गार शौक ग्रादिके लिये वहाँ विविध कल्पवृक्ष हैं। इच्छा होते ही ग्रनेक भोगोपभोगसामग्री प्राप्त हो जाती है। यह सब शुभोपयोग के निमित्तसे बंधे हुए पुण्यकर्भके उदयके निमित्तसे बिना श्रमके ही हो जाता है। इनकी देवियों का यदि मरएा हो जाय तो यशाशीद्य दूसरी देवी उत्पन्न हो जाती है ग्रौर सेकिन्डोंमें ही युवती हो जाती है। देखो ना ! ठाट-बाट देवोंका मनमाना इन्द्रियसुख है। भैया ! इस समय पहिले भोगे हुए ठाट-बाटोंको ग्राप भूल रहे हैं। ग्रच्छा है, भूल जाना ही श्रेयकर है। यदि इस भवके भोगोंकी चिन्तना न रखो। ग्रस्तु ! उक्त सारे सुख देवोंको प्राप्त हैं, परन्तु भैया ! उनके भी वास्तवमें सच्चा स्वाभाविक सुख नहीं है।

पुण्यअशंसासे पापपुण्यपरिहारों गुद्धभावको महिमाका प्रकाश—वीतराग महर्षियोंने कदाचित् शुभोपयोगका ग्रौर उसके माहात्म्यका वर्णन किया हो तो विवेकियोंको वहीं तक सुनकर नहीं रह जाना चाहिये, वहाँ तक ग्राचार्योंका भाषएा पूरा नहीं हुग्रा है, ग्रागे सुनना चाहिये। तब उनकी शुभोपयोगकी प्रशंसा करने व पुण्यकी प्रशंसा करनेका यथार्थ मतलब समफमें ग्रा जायगा। उनका प्रयोजन यही है कि इतना बड़ा ठाट पाकर भी जीवका उसमें व उसके भोगमें लेश भी हित नहीं है। लोग शुभोपयोगको ललचाकर न रह जायें, ग्रपने जीवन का संभावित साफल्य न खो बैठें। इसलिये शुभोपयोगकी महत्ता बताकर उससे भी ग्रनंतगुएगी महत्ता ग्रौर वास्तविकता जिसकी है उसका वर्एन करते हैं।

भैया ! एक चतुर वकील था । उसने एक मुवक्किलका मुकदमा ले लिया । उसकी

£

5

बहसमें वह वकील ग्रपने खिलाफ ही बोलता गया । बीचमें ग्राधा घण्टा रैस्टकी दुट्टी हुई, तब मुवविकल बोला कि वकील साहब ग्रब तो हम।री हार ही होगी । ग्रापने तो ग्रपने खिलाफ ही सारी बहस कर डाली । वकील कहता है- घबड़ावो नहीं, सब ठीक हो जायेगा । रैस्टके बाद फिर बहस शुरू हुई तो वसील कहता है कि ग्रब तक तो हमने वे सब दलील दी हैं, जिन्हें हमारा विरुद्ध मुवक्किल या वकील कह सकता था । ग्रब उन दलीलोंका खंडन सुनिये, पूर्वकी सब दलीलें थोथी ग्रौर निराधार हैं । यह कहकर वकीलने सबका खंडन करके ग्रपनी विजय प्राप्त कर ली । हमारे स्राराध्य गुरुदेव भी इसी शैलीसे शुभोपयोग व इन्द्रियसुखका वर्एन कर गये । ग्रब उस वर्णनके पक्ष्चात् कह रहे हैं कि वह सब तो पर्यायमूढ़ बहिरात्मावोंके द्वारा मूर्खतावश माना हुन्रा सुख था, वास्तवमें तो इन्द्रियसुखके नाटक करने वाले पात्रोंमें से मुख्य पात्र देव भी महादुःखी हैं । देवोंके भी स्वाभाविक सुख नहीं है, प्रत्युत ग्रज्ञानकी इस परि-स्थितिमें उनको दुःख होना स्वाभाविक बन गया है, क्योंकि यदि देव दुःखी न होते तो कल्पित मनोज्ञविषयोंमें क्यों गिरते ? देवियोंको मनाना, मनमें नाना कल्पनायें करना, लोकमें यथा-शक्ति चारों ग्रोर दौड़घूप करना, महादेवोंकी विभूति देखकर मनमें संक्लेश ईर्ष्या करना, उनकी ग्राज्ञामें रहनेका कष्ट भोगना, सुन्दर सुन्दर ग्रावासोंमें क्रीड़ाके लिये हापटा मारना, छोटे देवोंको ग्राज्ञा देकर ग्रहङ्कार, कर्नृत्वके घोर ग्रन्धकारमें बरबाद होना-ये सब क्या दुःख नहीं हैं ? दृष्टि जमाकर देखो तो कभी यह कह बैठोगे कि ग्ररे, ये नारकियोसे भी ग्रधिक दुःखी हैं ।

देवोंका भी विषयविपदामें भ्रभिपात—भैया ! वास्तविकतासे देखो तो ग्रज्ञानी देव दु:खी हैं और ज्ञानी नारकी सुखी हैं । सुखपर्याय सुखगुएासे व्यक्त होती है । किसी द्रव्यके गुण की पर्यायको ग्रन्य ग्रनन्तानंत द्रव्य मिलकर भी नहीं कर सकते हैं । यही वस्तुकी प्राक्टतिकता है, सही मार्ग है । ग्रात्माके ग्रभेद स्वभावका स्पर्श ही ग्रानंदका कारएा है, ग्रन्य सब घोखा है । यथार्थ निविकल्प ग्रानंद तो ग्रनादि ग्रनंत ग्रहेतुक ग्रखंड निविकत्प घ्रुव निज स्बभावको उपादान (ग्रहएा) करके प्रकट होता है । जिस दृष्टिका विषय क्षणिक है, उस दृष्टिके परिवर्तन होते हैं, ग्रौर उस परिवर्तनमें ग्रात्माको ग्रनाकुलता प्राप्त होती नहीं है । बल्कि शुभोपयोगका जिनपर प्रसाद हो गया है, उनकी दशा यदि भगवती प्रज्ञाकी सुदृष्टि नहीं मिली तो बड़ी दय-नीय है । देव पञ्चेन्द्रिय, चारों संज्ञा वाले ग्रसंयमी होते हैं, उनमें सब लोकान्तिक व सब श्रनुदिश ग्रनुत्तर विमान वाले तथा ग्रन्य ग्रहमिन्द्र ग्रादि कुछ देव ऐसे हैं, जो भगवती प्रज्ञाकी भक्तिमें रहते हैं । ग्रन्य तो सभी पंचेन्द्रियात्मक शरीररूपी पिशाचकी पीड़ासे परवश होते हुए मनोज्ञविषयोंमें गिर पड़ते हैं ।

इन्द्रियसुखके लोभोको कहरा कहानी-इन्द्रियसुखका लोभी यह संसारी प्राणी संसार

4

विषवृक्षसे गिरते हुए मधुबिन्दुके लोभोकी तरह मूर्ख बन रहा है। एक चित्र ग्राता है, जिसमें दिखाया गया है कि एक पुरुषके पीछे एक हाथी लग गया, वह हाथीके भयसे जोरंसे भागा तो उसे बचनेका कोई उपाय न दिखा, केवल यह ही दीख पड़ा कि सामने एक बड़का पेड़ है, जिससे कुछ भालें नीचे लटक रही हैं, उन मालोंको पकड़कर पेड़पर चढ़ जाना चाहिये। उस पथिकने वे भालें पकड़ीं, तो वह पासमें जो कुग्रां था उसके ऊपर लटक गया, ऊपर मधुका छत्ता था, उसमेंसे कुछ बूदें मुसाफिरके मुंहपर पड़ीं तो मधुबिन्दुमें ग्रासक्त होकर मुंह ऊपर कर लटका रहा। वहाँ उसके नीचे कुग्रां था, उसमें पांच ग्रजगर थे, वे मुंह फाड़कर ग्रसनेको तैयार हो गये। वह पथिक ग्रब सब दुःख भूल गया। नीचे सांप हैं, कुग्रां है। हाथी उस पेड़ को उखाड़कर फैंक रहा है। जिस डालकी भालोंपर मूम रहा है, उस डालको दो चूहे काट रहे हैं, मधुमक्तियाँ उस पथिकके ग्रङ्गपर चिपट रही हैं। इतनी विपदावोंका प्रसङ्ग होनेपर भी वह पथिक मधुबिन्दुस्वादके लोभमें ही फंस गया। वहाँ कोई विद्याघर ग्राता है, तो उसे बड़ी विपदामें देखकर समभाता है कि यहाँसे चलो, हमारे विमानमें बैठकर ग्रच्छे स्थानपर विश्राम करो। परन्तु वह पथिक कहता है कि ऊपरसे यह बूद ग्रा रही है, इसका स्वाद ग्रीर ले लूं।

व्यर्थ विकल्पसे चतुर्गतिभ्रमए—देखो भैया ! कितना गजब है, ग्रपने ग्रापपर कितना ग्रन्याय है ? मोही जीव भी ग्रनेक ग्रापदावोंसे घिरा हुग्रा है, ग्रायुक्षयरूप यम इसके पीछे लग रहा है, चारों गतिके चार सर्प ग्रौर निगोदवासका महा ग्रजगर मुंह फाड़े तैयार रहते हैं, रात दिवसके दोनों चूहे ग्रायुका छेदन कर रहे हैं । परिवार, बन्धु, मित्र इसके चारों ग्रो र चिपट रहे हैं । इतना तो विपदाका प्रसङ्ग है, परन्तु यह मोही सब विपदावोंको भूलकर विषयसुखमें ही लीन हो गया । सुयोगवंश ज्ञानी गुरु भी समभानेको मिल जाय, तो वहाँ भी यह कहता है, सोचता है कि ग्रभी यह सुख ग्रौर भोग लू, पुत्रकी शादी कर लूँ, पोतेको पढ़ा-लिखा लूँ ग्रादि विकल्पोंमें जीवन बरबाद कर देता है । ग्रहो ! बड़ा कष्ट है, ग्रत्यन्ताभाव वाले पदार्थों में कितनी ममता लगा ली है ? निज स्वतंत्र स्वरूपको नहीं पहिचानता ग्रौर दुःखी होता है । ग्रग्रुद्ध उपयोगमें दाहको भेंट—भैया ! देख लिया गुभोपयोगका प्रसाद । परमतत्त्वका

लक्ष्य करने वाले ज्ञानियोंके जब तक राग है, शुभोपयोग होता है । परन्तु ग्रज्ञानी तो इसमें ही ग्रपना हित समझकर शुभोपयोग करनेका यत्न करता है । सो होता क्या है, जैसा ग्रंतरङ्ग है वैसा उपयोग हो जाता है ग्रर्थात् ग्रशुभोपयोग हो जाता है । रागमात्र सब हेय है । ग्रात्मा का स्वभाव ग्रविकारी है, उसके लक्ष्यसे ग्रविकारी पर्यायका प्रवाह ग्राता है । किसी भी परके लक्ष्यसे ग्रौर निजके पर्याय ग्रथवा भेदके लक्ष्यसे ग्रविकारी पर्याय प्रकट नहीं होती । ग्रतः समस्त भेदोंसे परे निविकल्प त्रैकालिक ग्रखंड निज घ्रुव स्वभावको पहिचानो, फिर ग्रशुभोप-

X

योगका निशान न रहेगा, ग्रौर जो शुभोपयोग होता हो, सो होवो, परन्तु श्रद्धा ग्रविचलित रहनी चाहिये कि रागमात्र ग्रहित है, ग्रध्रुवसे क्या प्रीति करना ? मैं तो ध्रुव चैतन्यस्वभावी हूं। इस ही ग्रखंड चैतन्यस्वभावका लक्ष्य हितकारी है। यहां भी जो लक्ष्य करना है, वह शुभोपयोग है, सो लक्ष्य हितकारी नहीं है, किन्तु उसके लक्ष्यमें लक्ष्यसे तो नहीं, परंतु योग्यता से सहज धर्मभाव प्रकट होता है। राग तो ग्राग है। जैसे ग्राग कंडेमें लगी हो तो दाह पहुं-चाता है, ग्रौर शीतल चंदनमें लगी हो तो वह भी दाह पहुंचाता है। इसी तरह ग्रशुभोपयोग सम्बंधी राग तो नरकादि दु:खरूप दाह तो पहुंचाता ही है, किन्तु शुभोपयोग सम्बंधी राग भी स्वर्गीय विषयविषदृक्षका फल चखा देता है। वहाँ लोभी बनकर सम्यक्त्वको गांठसे खोकर एकेन्द्रिय तकका जन्म पा सकता है। ग्रज्ञानियोंको तो शुरू व ग्रंत सभी एकसा ही है, किन्तु ज्ञानियोंको भी सम्पदा भोग विचलित करनेमें निमित्त हो जाते हैं। ग्रतः एक शुद्धोपयोगका ग्रादर करो, ग्रन्य व्यग्रता छोड़ो।

शुभोपयोग ग्रौर ग्रशुभोपयोगकी ग्रविशेषताका घोषएा—ग्रब तक इन्द्रियसुख दुःख-रूप हैं, ऐसा ग्रनेक युक्तियोंसे सिद्ध किया । ग्रब इन्द्रियसुखके साधन हैं पुण्य ग्रौर पुण्यको रचने वाला है शुभोपयोग, ग्रौर दुःखका साधन है पाप व पापदशाका रचने वाला है ग्रशुभो-पयोग । यो शुभोपयोग ग्रौर ग्रशुभोपयोगमें भी विशेषता नहीं है, याने दोनों ही ग्रशुद्ध उप-योग हैं, ऐसा कथन करते हैं । जैसे सुख ग्रौर दुःख ये एक समान हैं, याने संसारके सुख भी क्षोभसे भरे हुए हैं ग्रौर दुःख भी क्षोभसे भरे हुए हैं । ग्रतएव जो शुद्ध ज्ञाता है, वस्तुतत्त्वके मर्मको पहिचानने वाला है, उसको यह भली प्रकार विदित है कि सुख ग्रौर दुःख एक समान चीज हैं । जैसे सर्प सब एकसे ही विषले हैं, चाहे सांपनाथ नाम रक्खो ग्रौर चाहे नागनाथ नाम रक्खो । नामसे कहीं उनकी मूल प्रवृत्तिमें ग्रन्तर नहीं ग्राता । इसी प्रकार सुखके भोगने में भी क्षोभ होता है याने क्षोभ लेकर ही सुखकी रचना होती है, ग्रौर दुःखके भोगनेमें तो क्षोभ है ही याने क्षोभको लेकर ही दुःखकी रचना होती है ।

पुण्य पापके साधनभूत शुभोपयोग थ्रौर अशुभोपयोगकी ग्रविझेषताका अवतार ग जैसे इन्द्रियसुख श्रौर दुःखमें कोई ग्रन्तर नहीं है, इसी प्रकार सुख ग्रौर दुःखके साधन हैं पुण्य ग्रौर पाप । ज्ञानी संतकी विशुद्ध दृष्टिमें पुण्य ग्रौर पाप भी समान हैं । जैसे पापसे हमारा कोई हित नहीं होता, इसी प्रकार पुण्यसे भी हमारा हित नहीं है । भला पापके उदयमें जैसे यहाँ कोई गरीब मनुष्य बना, ग्रौर पुण्यके उदयमें कोई करोड़पति मनुष्य बना । तो उतनेसे उनकी मानसिक ग्रशान्ति मिट गई हो, ऐसा तो नहीं है । पुण्यके उदयसे इन्द्र मनुष्य बन गया, पापके उदयसे कीट मकोड़ा बना है कोई जीव, पर इतने मात्रसे उसका विधान बन चुका हो कि ग्रब यह मनुष्य कीट मकोड़ा न होगा पुण्यसे, ऐसा तो नहीं है । ग्राज ऊँची

दशाम्रोंपर हैं, कल कहों मरकर कुछ भ्रौर बन जायें। यों सुख दुःख समान हैं, भ्रौर उसके कारएा पाप पुण्य भी समान हैं। तब पापका कारएा है अन्नुभोपयोग स्रौर पुण्यका कारएा है शुभोपयोग। इन दोनोंमें कोई विशेषता, नहीं है, याने नुभोपयोगमें स्रौर अन्नुभोपयोगमें कोई अन्तर नहीं है। यह किस दृष्टिसे बताते हैं, वह सब इस गाथामें स्रा रहा है।

एारणारयतिरियसुरा भजंति जदिदेहसंभवं दुक्खं । किह सो सुहो व श्रसुहो उवग्रोगो हवदि जीवार्एा ।।७२।।

मुख दुःख दोनोंका क्षोभमें निर्माश — मनुब्य, तिर्यञ्च, नारको, देव ग्रादि ये शरीरसे उत्पन्न होने वाले दुःखको ही तो भोग रहे हैं। फिर जीवोंका शुभोपयोग ग्रथवा ग्रशुभोपयोगसे क्या उत्कृष्ट नतीजा निकला ? नारकी जीब तो दुःख भोगते ही हैं यह स्पष्ट बात है। तिर्यंचों में जो कुछ पुण्यवान तिर्यंच हैं, वे इन्द्रियजन्य सुख भोगते हैं। मनुष्य ग्रौर देव इन्द्रियजन्य सुख भोगते हैं। लेकिन यह तो बताग्रो कि इन्द्रियजन्य सुखमें शान्तिका ग्रनुभव होता है या क्षोभ का ग्रनुभव होता है। यह बात तो हम ग्राप सब ग्रपने-ग्रपने ग्रनुभव होता है या क्षोभ का ग्रनुभव होता है। यह बात तो हम ग्राप सब ग्रपने-ग्रपने ग्रनुभवसे भी समभ सकते हैं। हम इन्द्रिय विषयोंका सुख भोगते हैं, तो वहाँ शांतिका उदय रहता है या क्षोभ उत्पन्न होता है। खानेमें, ग्रन्य विषयोंके सेवनमें, किसी रूपके निरखनेमें, रागके सुनने ग्रादिमें जो प्रवृत्ति होती है उस प्रवृत्तिमें शांति रहती है या क्षोभ ? हापड़घूपड़, ग्रासक्ति, ग्राकर्षण रहता है, क्षोभ रहता है तो पञ्चेन्द्रियात्मक शरीरके कारण इन मनुष्य ग्रौर देवादिकने भी दुःख ही भोगा, सुख नहीं भोगा।

पुण्य थ्रौर पापके फलमें स्वाभाविक सुखकी थ्रविशेषता—यदि शुभोपयोगसे उत्पन्न हुई पुण्य सम्पदा त्रिदशोंको याने देवोंको प्राप्त हुई है तो उनके भी स्वाभाविक सुख नहीं है, ग्रौर अशुभोपयोगसे नारकी ग्रादिकोंके कोई पाप ग्रा पड़ा है, सो उनके भी स्वाभाविक सुख मही है । ग्रापदायें ग्रा पड़ी हैं तब दोनोंके ही दोनों ग्रर्थात् पुण्योदय वाले ग्रौर पापोदय वाले ऐसे इन्द्रियविषयजन्य सुख दुःख ही भोगते हैं । इस कारएा परमार्थ दृष्टिमें, शुभोपयोगमें ग्रौर अशुभोपयोगमें पृथक् व्यवस्था नहीं है कि ग्रच्छा है या बुरा है । ग्रौर भी देखिये—-शुभोपयोगसे उत्पन्न हुग्रा जो फलवान पुण्य है, उसमें कितने दूषएा पड़े हुए हैं ?

कुलिसादउहचक्कहरा सुहोवग्रोगप्पगेहिं भोगेहिं ।

देहादीएां विद्धि करेंति सुहिदा इवाभिरदा ॥७३॥

इन्द्र चक्रियोंके भी भोगोंमें भ्रमसे सुखितपना—इन्द्र हैं, चक्रवर्ती हैं, ये अपनी इच्छा से जो कुछ भी भोग पाते हैं, उन भोगादिकसे शारीरको पुष्ट कर रहे हैं, सो वे जैसे जोंक खराब खूनमें अत्यंत ग्रासक्त होकर अपनेको सुखी अनुभव करती है इसी प्रकार इन पञ्चे-न्द्रियके विषयभोगोंमें आर.क्त होकर ये इन्द्र और चक्रवर्ती भी ग्रपनेको सुखी मालूम करते

होंगे ग्रथवा दूसरे लोग सुखी देखते हैं। वस्तुतः वहांपर भी उनके सुख नैहीं है। जोंककी ऐसी प्रकृति होती है कि गाय भैंसके थुनमें भी लग जाय तो वह दूधको नहीं ग्रहएा करती है, जो खराब खून है, गंदा खून है, उसीको वह ग्रहण करती है। बहुतसे डाक्टर लोग जोंक रखते हैं, इस कामके लिए कि मनुष्यके शरीरसे जहाँसे खराब खून निकालना है, वहां उसे लगाकर निकाल लें। तो जैसे खराब खूनको पीकर वह जोंक ग्रपनेको सुखी ग्रनुभव करती है इसी प्रकार ये बड़े-बड़े इन्द्र चक्री बड़े-बड़े महापुरुष भी जिनके पुण्यका विशेष उदय है, तो वे भी पंचेन्द्रियक्षे विषयोंमें इस तरह ग्रासक्त हुए सुखी नजर ग्राते हैं। तब यह निर्णय रखना कि शुभोपयोगसे उत्पन्न होने वाला पुण्य भी एक सांसारिक फलको देता है, उससे शांतिका उदय नहीं है।

शान्तिका अभ्युपाय गांतिका कारएा मात्र एक आत्मस्वभावका अवलम्बन है। जहाँ यह निरखा कि समस्त परभावोंसे परपदार्थोंसे विविक्त केवल ज्ञानमात्र यह मैं आत्मा हूं, ऐसा ही ज्ञानस्वरूप अपनेको अनुभवमें लिया, बस वहाँ ही शांति है, आनन्द है। अन्य परकी ओर आकर्षएा हो तो उस आकर्षणकी प्रकृति ही ऐसी है कि वहाँ क्षोभ करता हुआ उपयोग होगा। यह ज्ञान अपने प्रभुकी समीचीनताको छोड़कर केवल वृत्ति द्वारा कहीं ज्ञानगुण आत्म-प्रदेशोंसे बाहर नहीं जाता, केवल एक वृत्ति द्वारा प्रपने प्रभुको त्यागकर बाहरकी ओर जाय तो इस प्रकार बहिर्गमनमें प्रकृति ही ऐसी पड़ी हुई है कि वहाँ क्षोभ होगा। तो पञ्चेन्द्रियके विषयोंमें जिनका चित्त लगता है उनको क्षोभ ही है, शान्ति उत्पन्न नहीं होती। तब एक शुद्धोपयोग ही इस जीवका परमार्थ शर्ण है। अपने आपके सहजस्वभावका, शुद्धस्वभावका ही सही रूपमें निरन्तर उपयोग बनाये रहना, इसमें यह सामर्थ्य है कि संसारके ये सब संकट समाप्त हो सकते हैं।

सुख, दुःख, पुण्य, पाप, शुभोपयोग व अञुभोपयोगमें अनात्मरूपता— यहां ये ६ बातें हुई, सुख दुःख पुण्य, पाप, शुभोपयोग ग्रौर अशुभोपयोग । ये छहोंके छहों आत्मस्वरूपसे भिन्न तत्त्व हैं । न सुख आत्माका स्वरूप है, न दुःख आत्माका स्वरूप है । आत्माका स्वरूप तो आनन्द है । न पुण्य आत्माका स्वरूप है, न पाप आत्माका स्वरूप है । आत्माका स्वरूप तो आवक्स्वभाव है । न शुभोपयोग आत्माका रूप है, न पाप आत्माका स्वरूप है । आत्माका स्वरूप तो जायकस्वभाव है । न शुभोपयोग आत्माका रूप है, न अशुभोपयोग आत्माका रूप है । आत्माका स्वरूप तो जायकस्वभाव है । न शुभोपयोग आत्माका रूप है, न अशुभोपयोग आत्माका रूप है । आत्माका का रूप तो जा रूप तो एक जानस्वभाव है । इस ज्ञानस्वभावके अवलम्बनमें ये छहोंके छहों परतत्त्व, परभाव वियुक्त हो जाते हैं ।

श्रानन्दानुजवसे धर्मलाभ — एक ्राानतत्त्वके ग्रालम्बनमें जो ग्रानन्द उत्पन्न होता है उस ग्रानन्दसे फिर ये सब ग्रनादिकालसे परम्परासे चले ग्राये हुए कर्म फड़ जाते हैं ग्रौर एक - ग्रानन्द ग्रानन्दका ही उनके ग्रनुभव होता है। वह ग्रनुभव मोक्षका मार्ग है। मुक्ति कष्ट सह

4

कर नहीं मिला करती, किन्तु शुद्ध ग्रानन्दका ग्रनुभव करके मिला करती है। धर्म भी कष्टसे नहीं मिलता किन्तु ग्रानन्दसे मिलता है। धर्मका स्वरूप क्या है— इसका जब परिचय होता नहीं है ग्रौर लोकरूढ़िवश धर्मपालनकी बात मनमें है, क्योंकि यहाँ श्रद्धामें बनाया है कि धर्म पालन करे तो सब सुख समृद्धि होती है। परभवमें भी देव होंगे, यहाँ भी बड़ी सुख साता रहेगी, तो अर्मको जी चाहता है, किन्तु धर्मके स्वरूपका पता नहीं है तो ये सब संकट सहने पड़ते हैं— नहाग्रो, घंटों पूजामें खड़े रहो, ग्रनशन करो ग्रादि। तब खुदको भी ग्रौर दूसरेको भी यह दिखने लगता है कि धर्म करना कोई सरल काम नहीं है, बड़ा कठिन है ग्रौर बड़े कष्ट सहने पड़ते हैं।

धर्मपालनमें कष्टका ग्रनवसर — जो धर्मस्वरूपका परिचयी है वह इन व्यवहारिक बातों में इतनी हठ भी नहीं करता है साधारणतया निभ जाय जो बात सो करता है । उसमें इतनी हठ भी नहीं करता कि चलो इसका संकल्प किया है, सो निमोनिया है तो उसमें भी नहावो, काम करो, इतनी हठ भी नहीं होती । उसका ग्रान्तरिक नियम तो प्रभुदर्शनका है । तो जब धर्मके स्वरूपका यथार्थ परिचय नहीं होता है तो धर्मकी बातें कष्टरूप मालूम होती है । धर्मपालन तो ग्रत्यन्त सुगम है, जब जरा गर्दन मुकावो देख लो, ग्रपना प्रभु ग्रपनेमें ही है । तो चूंकि धर्मके स्वरूपका पहिलेसे परिचय नहीं, इसलिए एकदम पहिलेसे ग्रानदकी दिशा नहीं मिलती । पहिले तो ग्रनादिकालसे ग्रंधकारमें था, तो उसके चक्करका ग्रसर तो रहता ही है, इसलिए धर्ममें पहिले कष्ट सहना पड़ता है. ग्रौर फिर बादमें ग्रानन्द प्राप्त होता है । तो सुखमें, दुःखमें, पृण्य-पापमें ग्रौर शुभोपयोग ग्रशुभोपयोग—इनमें किसी भी प्रकारकी विशेषता नहीं है, इस प्रकरएमें यहाँ तक सिद्ध किया है ।

**पुण्यको दुःखबोजहेतुताका उद्भावन** -- पुण्यके फलमें संसारी प्राणी विषयोंमें रमकर ग्रासक्ति होनेके कारण सुखीकी तरह मालूम होते हैं, किन्तु वहाँ भी प्रारम्भसे ग्रन्त तक क्षोभ ही भरा हुग्रा है। इसके ग्रतिरिक्त पुण्यमें ग्रौर क्या खासियत है? इसे ग्रब ग्रौर सुनिये --- यह पुण्य दुःखके बीजका हेतु है। जो दुःखका कारणभूत परिणाम है, उस परिणाम का कारण किस दृष्टिसे यह पुण्य है? यों पुण्यके दुःखबीजकी हेतुताका उद्भावन करते हैं। उद्भावनका ग्रर्थ है कि कोई चीज जो सबको प्रकट न हो, उसे उघारकर सबको प्रकट कर दे। इसमें एक यह भी एक पोल पड़ी हुई है कि यह पुण्य दुःखके बीजका हेतु है, यह बात साधारण जनोंको प्रकट नहीं है तो इस पोलको ही मानो खोल रहे हैं।

जदि संति हि पुण्णाणि य परिणाम समुब्भवाणि विविहाणि ।

जणयंति विसयतण्हं जीवार्णा देवदंतार्णा ॥७४॥ पुष्यकी तृष्णोत्पादकता— शुभोपयोग परिरणामसे है उत्पत्ति जिनकी, ऐसे यदि ये

ઉછ

**ःव**चनसार प्रवचन

⋟

अनेक प्रकारके पुण्य मौजूद हैं ऐसा ग्राप मानते हैं, ग्रार्थात् किसी पुण्यवान जीवको देखकर यदि कुछ भी उनका स्तवन करते हैं कि इनका बड़ा पुण्य है तो सुनिये—यह पुण्य देव तक को भी याने बड़े देवेन्द्रोंसे लेकर ग्रौर समस्त संसारियोंको भी यह विषयतृष्णाको उत्पन्न करता है। जिस पुण्यकी लोग बड़ी तारीफ किया करते हैं—वाह क्या कहना, इनके तो बड़े पुण्य ग्रा रहे हैं। यदि वैभव बड़ा ग्रा रहा है, यदि परिजन भले हैं, मित्रजन ग्राज्ञाकारी हैं, राज्यके बड़े ऊंचे ऊंचे ग्रोहदे प्राप्त होते जा रहे हैं तो कहते हैं—वाह इनका बड़ा पुण्य है। तो उस पुण्यकी यह कहानी है कि यह पुण्य बड़े-बड़े देवों तकके भी, समस्त संसारियों तकके भी ग्रौर की तो बात क्या कहें देवेन्द्रों तकके भी यह पुण्य विषयकी तृष्णाको ही उत्पन्न करता है।

तृष्णासे विषयप्रवृत्ति—-ग्रच्छा, होने दो तृष्णा, उससे कुछ हानि है क्या ? हाँ हानि है। तृष्णा होनेसे विषयों में प्रवृत्ति देखी जाती है। जैसे कि जोंक खोटे खूनको पीकर सुख मानती है, तो वह तृष्णाके बिना तो नहीं पीती, उसे तृष्णा है, ग्रासक्ति है। तो जैसे तृष्णा के कारण जोंकको गंदा खून पीनेकी प्रवृत्ति है इसी तरह समस्त संसारी जीवोंकी, इन मोही प्राणियोंकी जो विषयोंमें प्रवृत्ति है वह प्रवृत्ति तृष्णाके बिना नहीं है। तो विषयतृष्णा होनेके कारण विषयोंमें प्रवृत्ति देखी जा रही है। ग्रब ध्यानमें ग्राया कि पुण्यका क्या फल है ? पुण्य का यह फल होता कि विषयोंमें प्रवृत्ति होने लगी।

विषयप्रवृत्तिसे संकट—कोई कहे कि होने दो विषयोंमें प्रवृत्ति, विषयोंके लिए ही तो सारा संसार उद्यम कर रहा है। इसीकी तो तारीफ की जा रही है कि बड़ा पुण्य है। कैंसे-कैंसे साधन मिले हैं, कैंसे विषयभोग प्राप्त हैं, तो उन विषयोंकी प्रवृत्तिमें कुछ हानि है क्या ? ज्ञानी संत कहते हैं, हाँ हानि है। उन विषयोंकी प्रवृत्तिसे ही तो सारे संकट ग्रौर दुःख ग्राते हैं। तब भिन्न-भिन्न प्रकार एक-एक इन्द्रियकी मुख्यतासे विषयप्रवृत्तियोंमें प्राराघात हो जाता है जीवोंका। हाथीका स्पर्शनइन्द्रियके विषयमें, मछलीका रसनाइन्द्रियके विषयमें अधिक ग्रासक्ति है, भंवरेका घ्राराइन्द्रियके विषयमें, पतिंगोंका चक्षुइन्द्रियके विषयमें ग्रौर हिरण, सांप ग्रादिकका कर्र्णइन्द्रियके विषयमें विश्वेष ग्रासक्ति है, ग्रतएव बंधनको प्राप्त होते हैं ग्रौर मार डाले जाते हैं। ग्रब देखो ना कि पुण्यका क्या फल है ? पुण्यका फल है दलेश।

पुण्यवंतोंकी शानमें लाखों मनुष्योंका विनाश—इस पुण्यके फलमें इन जीवोंको क्लेश होना सो ठीक है, पर उन पुण्यवानोंके कारए। हजारों ग्रौर लाखों ग्रादमियोंका भी ध्वस हो जाता है, यह ग्रौर खास ग्रलग बात है। फलाने चक्री बड़े पुण्यवान, पलाने राजा महाराजा बहुत पुण्य वाले हैं या ग्राजकलके राष्ट्रपति, मिनिस्टर ग्रादि राज्याधिका होंको लोग कहते हैं कि ये बड़े पुण्य वाले हैं, पर उनकी हालत देखो-नुष्णा लगी है, संसारमें ग्रपना नाम कमाने गाथां ७४

-{

t i i

£

की धुनमें लगे हैं, ग्रौर उस धुनमें लड़ाई भी करते हैं ग्रौर हजारों, लाखों, करोड़ों ग्रादमियों को पीड़ा पहुंचाते हैं। तब देखो ना, पुण्यमें क्या-क्या करामातें हुईं ? ख़ुदको भी क्लेश होता ग्रौर उसके उस क्लेशके कारएा लाखों मनुष्योंको भी क्लेश होता है। यह पुण्यकी तारीफ की जा रही है। मोही लोग तो पुण्यकी तारीफ ग्रज्ञानवश उपादेयके रूपमें करते हैं, श्रौर यह पुण्य हेय है। इस बातको दिखाते हुए ग्राज्यार्थ महाराज तारीफ कर रहे हैं।

पुण्य हुय हू। इस बातमा गिर्फात दुए जामान महार पर सरका पुण्यफलका क्षरिएक स्वप्न—भैया ! ग्रौर भी सोचते जाइये, पुण्य है, मान लो जिंदगी बड़ी ग्रच्छी कटी, किसी बातका कष्ट नहीं होता । होता नहीं है ऐसा । कष्टमय ही सबका जीवन है । कोई कष्टको ही सुख मान ले, यह तो उसके मोहकी बात है । मान लो उसकी हष्टिमें जीवनमें कोई कष्ट नहीं रहा, सब विषयोंके साधन ग्रच्छे हैं, सब प्रकारका मौज है, लेकिन उसके साथ मूढ़ता भी लगी हुई है, ग्रपने ग्रापके स्वरूपका होश भी नहीं है, ग्रजानका ग्रघेरा छाया है, ग्रौर ये दिन थोड़ेसे व्यतीत हो गए, उस मौजकी दृष्टिके माफिक तो यह मौज क्या कीमत रखता है ? ग्रथाह जो स्वयंभूरमण समुद्र है, जो करीब-करीब ग्राघे राजू प्रमाण है, इतने बड़े समुद्र में से एक बूंद निकले तो समुद्रके ग्रागे उस एक बूंदकी भी कुछ गएाना हो सकती है, किन्तु इस ग्रनंतकालके सामने हम ग्रापके ये ५० वर्ष, १०० वर्ष ग्रथवा हजार वर्ष, लाख वर्ष, करोड़ वर्ष भी श्रथवा देवोंकी सागरों पर्यन्त ग्रायु कुछ भी गणना नहीं रखता, ' मिल भी गया मौज पुण्यके उदयमें तो यह रमनेके योग्य नहीं है ।

**शुभोपयोगके हेयपनकी दृष्ट**—-पुण्यकी दुःखबीजहेतुताकी बात सुनते हुए साथ-साथ यह भी ग्रंतरमें निहारते रहना चाहिए, जहाँ दुःखको हेय कहा, इन्द्रियसुखको हेय कहा, वहाँ यह भी समभना चाहिए कि इन सबका जो मूल है शुभोपयोग उस शुभोपयोगमें ये ये बातें बनी हैं, सो वह शुभोपयोग भी हेय है, यह चर्चा चल रही है। जिन्हें शुद्धोपयोगकी रुचि हुई है, ग्रौर शुद्धोपयोगके मर्मको जिन्होंने पहिचाना है, शुद्धोपयोगका फल जो कैवल्य है, वह कैवल्य ही ग्रानंदकी द्रवस्था है, ऐसा जिनका दृढ़ निर्णय है ग्रौर जिन्होंने इस कैवल्य ग्रवस्था के लिए ही ग्रपना कदम उठाया है, उनकी दृष्टिकी बात कही जा रही है कि उनकी दृष्टिमें शुभोपयोग ग्रौर ग्रशुभोपयोग दोनों बराबर नजर ग्रा रहे हैं। ग्रशुभोपयोगसे तो हित किसीका भी नहीं है, किसीकी ही दृष्टिमें नहीं है, पर जिन्हें ग्रात्माकी कैवल्य ग्रवस्था प्रिय है, उनकी दृष्टिमें शुभोपयोग भी हितरूप नहीं है।

शुभोपयोगको करके भी शुभोपयोगके अग्रहराको दृष्टि—देखिये भैया ! साधु संतोंको वृत्ति कि शुभोपयोगको करते जा रहे हैं, और शुभोपयोगको हेय मानते जा रहे हैं, और है भी उन्होंकी बात सच । जो शुभोपयोगसे दूर रहें और शुभोपयोगको हेय मानें, उनकी बात सच नहीं मानी जा सकती है, और तभी तो धर्मचर्चाके नामपर उनकी विडम्बना बनती है कि जो

5

घमंडसे समसिये या किसी तृष्णासे समसिये—व्यावहारिक क्रियाएँ ग्रथवा शुभोपयोगकी बातें नहीं करते हैं ग्रौर शुभोपयोगको मना करते हैं, तथा शुद्धोपयोगकी ग्रवस्था है ही नहीं तो विडम्बना बन जाती है। ये संत जन क्या करें ? जिन्हें शुद्ध मार्गके तो दर्शन हो गए हैं, किन्तु उदयवश, परिस्थितिवश उस शुद्धोपयोगके मार्गपर यथेष्ट चल नहीं पाते, तो ऐसी परिस्थिति जिन ज्ञानियोंकी है, उनकी वृत्ति ग्रशुभोपयोग ग्रौर शुभोपयोग—इन दोनोंमें से क्या हो सकती है, ग्रदाज कीजिए ? शुभोपयोगकी वृत्ति होती है, ग्रौर शुभोपयोगकी वृत्ति रखते हुए चित्तमें कभी भी यह भ्रम नहीं हो सकता कि यह शुभोपयोग मेरे लिए उपादेय है।

टष्टान्तपूर्वक शुभोषयोगके प्रवर्तन और ग्रग्रहणका समर्थन— जैसे किसी रोगीको ज्वर है, उस ज्वरमें कड़वी मीक्षी सभी प्रकारकी दवायें पीनी पड़ती हैं। चाहे मीठी ही ग्रौषधि क्यों न पीता हो, पर क्या उस रोगीके चित्तमें यह बात ग्रा सकती है कि ऐसी ग्रौषधि हमें जिन्दगी भर मिलती रहे ? यद्यपि ग्रौषधिमें उसे राग है, समयपर ग्रौषधि न मिलनेपर वह परिजनोंपर म्हुंभलाता है, बड़ा प्रेम रखता है उस दवासे, लेकिन उसके दिलसे पूछो कि क्या तुम ऐसी दवा जीवनभर पीना पसंद करते हो, तो वह तो यही कहेगा कि हम नहीं चाहते हें। इसी तरह यह संसार निवासका रोगी ज्ञानी पुरुष इस रोगनिवारएगके प्रयासमें चाहता तो है कि मैं स्वस्थ रहूं, जिसमें कुछ नटखट भी नहीं करने पड़ते, लेकिन परिस्थिति ऐसी है कि वह दशा प्राप्त नहीं है। जब शुभोपयोगकी ग्रौषधि पी रहा है ग्रौर प्रेमसे पी रहा है, कहीं ऐसा नहीं है कि घृराा करके, न चाह करके जबरदस्ती जैसे बच्चेको पिलाया जाता हो, इस तरह पीता हो, पी रहा प्रेमसे, शुभोपयोग कर रहा है, समयका भी बड़ा ख्याल रखता है। सामायिकका समय हो गया, ग्रब हमें सामायिक करना है। पूजनका समय हो गया, हमें पूजन को जाना है, समयपर सब काम भी करता ग्रौर प्रेमपूर्वक करता, इतनेपर भी जो ज्ञानी हो, उससे कोई पूछे—क्या तुम ऐसी सामायिक, ऐसा पूजन ग्रनतकालके लिए चाहते हो ? तो उसका उत्तर होगा—नहीं। हम तो समस्त कर्मोसे रहित, केवल स्वरूपस्थ रहना चाहते हैं।

पुण्यवंतोंको तृष्णाका उपहार—-जिस ज्ञानी पुरुषको शुभोपयोगके फलमें प्राप्त हुआ पुण्यवंध, पुण्यकें फलमें प्राप्त हुई तृष्णा ग्रौर तृष्णाके फलमें प्राप्त हुआ क्लेश, इन सबका विधिविधान मालूम है, उस ज्ञानी संतकी दृष्टिमें यह बात स्पष्ट है कि पुण्य दुःखके बीजका हेतु है । दुःखका बीज है तृष्णा, ग्रौर तृष्णाका कारण है यह पुण्य । जैसे-जैसे सामग्री ग्राती है, पुण्य ग्राड़े ग्राता है, तृष्णा पसरती जाती है । कोई जंगलमें देहातमें रहने वाले पुण्यहीन किसानकी तृष्णा देखो तो वह यह न चाहेगा कि हमें संयुक्त राष्ट्रसंघकी ग्रध्यक्षता मिले, ग्रौर शहरके निवासी पढ़े-लिखे ग्रच्छे ग्रोहदोंपर रहने वाले लोगों में यह तृष्णा मिलेगी । तो तृष्णा का प्रसार पुण्यवंतोंके होता है, तृष्णाकी गिफ्ट पु.यातोंको ात है, ग्रौर यह तृष्णा ग्रागमी

-

दुःखका कारण है । तो इस तरह जो पुण्य है वह तृष्णाका घर है, यह बात श्रबाधित सिद्ध हुई है । ग्रब पुण्य दुःखका बीज है, इस बातकी घोषणा करते हैं ।

जे पुरा उदिण्हतिण्हा दुहिदा तण्हाहि विसयसोक्खाणि ।

इच्छति ग्रगुहवंति य ग्रामरणं दुक्खसंतत्ता ॥७४॥

तृष्णासे विषयाभिलाषा और दुःखानुमव साधारण संसारी जीवोंसे लेकर देवों तक के समस्त संसारी जीव इन पुण्यकर्मोंसे रची हुई तृष्णावोंके द्वारा विषयोंसे सुखकी ग्रभिलाषा करके दुःखी होते हैं। जैसे मृग जलकी प्राप्तिके लिए मृगमरीचिकाको जल समझकर दौड़ लगाता है, जलकी इच्छा करता है ऐसे ही ये समस्त संसारी जीव विषयोंसे सुखकी ग्रभिलाषा करते हैं। पुण्यके फलमें प्राप्त हुई तृष्णा और तृष्णाके फलमें विषयोंसे सुखकी ग्रभिलाषा करने हैं।

प्रभुके निकटमें भी कैसी विडम्बना—एक कहावत है कि काँखमें लड़का गाँवमें शोर । कोई महिला ग्रपनी गोटमें लड़केको लिए है ग्रौर न जाने कैसी बुद्धि हो गई, कहाँ चित्त चला गया, कहाँ भ्रान्ति बन गयी कि वह गाँव भरमें पूछती फिरती है—हाय मेरा लड़का कहां गुम गया ? ऐसा कोई करे तो उसे ग्राप कितना मूढ़ समभोंगे ? ऐसे ही समभ लो कि ग्रपना प्रभु स्वयं है, एक निकटताकी दृष्टि करें तो ग्रत्यन्त स्पष्ट है । तो ग्रत्यन्त निक्ट विरा-जमान क्या स्वयं स्वस्वरूप प्रभुके साथ ही तो हम रह रहे हैं, जो प्रभु परिपूर्ण ग्रानन्दमय है, ज्ञानस्वरूप हैं, ऐसे ज्ञानानन्द प्रभुके निकट ही तो हम हैं । वही तो हम हैं ग्रीर बाहरमें हम विषयोंसे सुख ढूढ़ रहे हैं, ग्रपने ज्ञानवृद्धिकी कोशिश कर रहे हैं, इस पुस्तकसे ज्ञान मिलेगा, इस मास्टरसे ज्ञान मिलेगा, इन विषयोंसे सुख मिलेगा, यो बाहर बाहर ही दृष्टि गड़ाये रहते हैं, ऐसी प्रवृत्ति वालोंपर हँसे कौन, इन्हें मूढ़ कहे कौन ? जब सब ही इस पार्टी में शामिल हो गए तो फिर इन्हें मूढ़ कौन कहने वाला है ? ये सब बातें ग्रपने ग्रापमें ग्रपना चिन्तन करनेकी हैं ।

स्वाध्यायके लाभकी पात्रता—जब स्वाध्याय करते हैं लोग तो स्वाध्यायके समयमें स्वाध्याय करने वाले दो प्रकारकी प्रवृत्ति वाले होते हैं—एक तो ऐसे लोग जो ग्रपना उपयोग बाहर रखकर किताबके ग्रक्षरोंमें क्या कहा गया है, ठीक है, यह हम सभी लोगोंको बतावेंगे ऐसा ही सबको समफावेंगे, जिनकी इन बातोंपर दृष्टि है वे स्वाध्यायके लाभको प्राप्त नहीं कर पाते ग्रौर जो उस वावयसे, उस मंतव्यसे ग्रपने ग्रापमें ही कुछ खोजनेकी उत्सुकता रखते हैं, जो कहा गया है, उसे ग्रपने ग्रापमें खोजते हैं। इस प्रकार ग्रपने ग्रंतःग्रन्वेषएकी विधि बनायें, वे स्वाध्यायसे लाभ ले लेते हैं। ग्रात्मानुशासनमें जहाँ श्रोताके गुएा बताना शुरू किये हैं तो सबसे पहिले यह बताया है कि जो भव्य हो, वही तो वास्तविक श्रोता है। तो यह

द रे

5

बात तो कुछ करने घरने की नहीं हुई । बता दिया कि भव्य ही यथार्थ श्रोता हो सकता है, पर जहाँसे करने घरने ग्रौर परीक्षणकी बात कही गई है तो एकदम कह दिया गया है कि मेरा क्या हित है, मेरी किसमें कुशलता है ? ऐसा जो विचार रखता हो, वही वास्तविक श्रोता है । यों ही वक्ताको समस्तिये । यों ही स्वाध्याय करने वालोंको समस्तिये ।

श्रोतृत्व---भैया ! यहाँ तो सब श्रोता हैं । श्रोता ग्रौर श्रावकमें क्या ग्रन्तर है ? श्रोताका ग्रर्थ है जो सुने । यह श्रावक भी हर एक क्रियामें कुछ न कुछ सुनता ही रहता है, इसलिए सीधा उसका नाम श्रावक है । पूजन कर रहा है, वहां भी कुछ सुन रहा है । सुनना कौन चाहता है, जो स्वयं कुछ ग्रभीष्ट प्रयोजनमें परिपूर्ण सिद्ध न हुग्रा हो, ग्रौर जिसके समस्त प्रयोजन पूरे हो गए, वह तो कहेगा कि ग्रब हमें नहीं सुनना है । जैसे कोई दो पुरुष हैं, उनका ग्रापसमें व्यवहार है, लेन-देन है, सम्बंध है । तो जब तक एक पुरुष फंसा हुग्रा है किसी बातमें ग्रौर दूसरा पुरुष परिपूर्ण हो गया है, उसके हाथ सब ग्रा गया है तो एक कहता है, जो ग्राने प्रयोजनमें पूर्ण सिद्ध न हुग्रा हो ।

श्रावकका श्रोतृत्व गुएा—-श्रावक तो सदैव सुनने वाला कहा जाता है। चाहे वह दान कर रहा हो, भक्ति कर रहा हो, प्रवचन कर रहा हो, सेवा कर रहा हो, हर समय उसे सुनना ही सुनना रहता है। चुपचाप भी सुनना होता है, ग्रौर कोई बोले उसका भी सुनना कहलाता है, साधुवोंकी सेवा कर रहा है तो बहुतसी बातें वह सुन रहा है। साधु चाहे मौनमें हो, पंथ तो यह ठीक है, परिग्रह ग्रौर ग्रानंदमें बड़ा क्लेश है, यह साधुसे सुना रहा है ग्रौर श्रावक सुन रहा है। तो श्रावक सदैव सुनने वाला है, क्योंकि उसका प्रयोजन परिपूर्ण सिद्ध नहीं हुग्रा। साधुवोंको ग्राहार दे रहा है, वहाँ भी सुन रहा है। धन्य है इनकी वृत्ति, कितना त्याग किया, ग्रपने ग्रापकी ग्रोरका ग्रनुराग कितना वैराग्य, यों जाननहारकी वृत्ति ही शान्ति का मार्ग है। ये सब बातें वह सुन रहा है। भगवानके दर्शन करते हुएमें भगवान कुछ बोलते यद्यपि नहीं हैं, फिर भी यह श्रावक बहुतसी बातें सुन रहा है, सुनाने वाला कौन ? तो थोड़ा यों कह लीजिए कि प्रभुकी तरह हममें बसा हुग्रा ही प्रभु हमें सुना रहा है, ग्रौर यह प्रभुका भक्त उपयोग यह यहाँ सुन रहा है।

वास्तविक शान्तिके अर्थ कर्तव्य---भैया ! धर्ममार्गमें कोई चले तो उसको अपने निकट बसे हुए प्रभुके दर्शन होंगे । उसके निकट आये, उसकी बातें सुने और उस प्रसंगमें जो ज्ञान-प्रताप हो उसका अनुभव करें, तभी शांतिका पथ मिल सकता है । इन पुण्योंकी तारीफमें और इनकी उत्सुकतामें जीवका कभी भी हित नहीं हो सकता । दिभ वजालमें बसनेसे क्या हित है, चाहे वह विभावजाल सुहावना हो या असुहावना हो । सभी विभाव आकुलताके

ፍሄ

साधक होते हैं । जिन्हें निरावुल रहनेको ग्रमिलाषा हो, उन्हें पुण्यपापसे रहित शुद्ध चैतन्य-स्वभावकी उपासनामें वर्तना चाहिये ।

सुखकी चाहमें क्लेशसंतापका वेग—संसारी जन पुण्यसे रची हुई तृष्णावोंसे ग्रत्यन्त दुःखी होकर विषयसुखोंकी चाह करते हैं । सो सुखकी चाहमें तो दुःखके संतापका वेग होता है । इसी सुखकी चाहको निदान कहा करते हैं, ग्रौर निदान नामक ग्रार्तध्यान बताया गया है । निदानमें भो बहुत तीब्र पीड़ा होती है—ग्रपने मंसूबे बाँधना, शेखचिल्ली जैसी बातें विचा-रना, भोगोंकी इच्छा करना, वैभव सम्पदाकी ग्रभिलाषा रखना, इन सबसे निदान नामका ग्रार्तध्यान होता है । ग्रार्तध्यान उसे कहते हैं जो दुःखपूर्णं ध्यान हो, जिसमें दुःख ही दुःख हो, ऐसा ध्यान भी पुण्यवान जीवोंके होता है । सुखकी इच्छा करनेमें दुःखके संतापका एक वेग होता है, एक संताप होना ग्रौर एक उसका वेग चलना । संतापसे भी भयंकर संतापका वेग होता है । जैसे एक गर्मी होना ग्रौर एक जु चलना, तो गर्मीसे भी ग्रधिक पीड़ा लू में होती है । लू गर्मीका वेग है । इसी तरह सखकी ग्रभिलाष। दुःखसंतापका वेग है । उस वेगको न सह सकते हुए ये पुण्यवान जीव विषयोंका ग्रनुभव करते हैं, ग्रौर विषयोंमें तब तक प्रवृत्ति करते रहते हैं जब तक कि ये बरबाद न हो जायें ।

विषयाभिलाषियोंके ग्रामरएग क्लेश—-जैसे कि जोंक गंदे खूनको तब तक पीती रहती है जब तक कि वह प्रलयको न प्राप्त हो जाय । जोंक प्रायः गंदा खून भरपेट पीकर मरा करती है, जोंक ग्रासक्तिसे गंदे खूनको पी जाती है ग्रीर खूब पेट भर पीती है । वह छूटती तब ही है जब उसे पीनेकी ग्रौर ताकत नहीं रहती, तब छूटकर उस पेट भरे गंदे खूनके कारण वह प्रलयको प्राप्त हो जाती है । तभी तो डाक्टर लोग जो कि जोंक रखते हैं कोई मनुष्यके किसी हिस्सेका गंदा खून निकालनेके लिए । जब जोंक खूब खून पी लेती है, ग्रपने ग्राप छूट जाती है तो उसे किसी प्रकार धीरेसे मसलकर खूनको उसके पेटसे निकाल देते हैं, नहीं तो वह जोंक जल्दी मर जाती है । तो जैसे जोंक गंदे खूनको तब तक पीती रहती है जब तक कि वह प्रलयको प्राप्त न हो जाय, बरबाद न हो जाय, इसी प्रकार पुण्यवान जीव विषयोंकी ग्रभिलाषासे उत्पन्न हुए संतापके वेगको न सहकर तब तक विषयोंमें प्रवृत्ति करते रहते हैं जब तक कि ये बरबाद न हो जायें, मर न जायें । ग्रर्थात् सारी जिन्दगीभर विषयोंमें प्रवृत्ति करते हैं ग्रौर विषयोंमें प्रवृत्ति करनेके कारण ग्रकालमरएगको भी प्राप्त होते हैं ।

तृष्णासे विश्वयोंमें आकर्षण आरे अभिपात—जैसे कि जोंक तृष्णाके कारण गंदे खून को और क्रम-क्रमसे आर्काषत होकर खूनके सुखका अनुभवन करती हुई जब तक उसका प्रलय न हो जाय तब तक वलेश पाती है इसी प्रकार यह पुण्यवान जीव भी पापियोंकी तरह तृष्णाके कारण इन दुःखोंके वेगसे उन विषयोंमें क्रमसे भुकता रहता है। जैसे कोई तृष्णावी

\$

पुरुष शरीरसे कमजोर है, फिर भी वह धीरे-धीरे विषयोंके लिए अपनी कियायें करता रहता है, इसी प्रकार यह पुण्यवान जीव भी क्रमसे उन विषयोंकी ओर आकर्षित होता है, उन तिषयोंकी अभिलाषा करता है, और विषयोंके निकट पहुंचकर जब तक उसका मरएा नहीं होता तब तक क्लेश पाता ही रहता है। एक ऐसी धारणा बनायें कि इस मनुष्यमें मात्र इच्छा भर न रहे, फिर इसकी क्या स्थिति होगी ? सुखी हो जायगा।

निदानका विकट क्लेश—जितने भी दुःख होते हैं, वे ग्रभिलाषासे होते हैं । जैसे कष्ट इष्टके वियोगमें होते हैं, ग्रनिष्ट पदार्थोंके संयोगमें होते हैं, शरीरमें रागादिक उत्पन्न होते हैं वैसे हो कष्ट सुखोंकी, विषयोंकी ग्रभिलाषा रखनेसे होते हैं । चित्त चंचल रहता है, किसी ग्रन्य जगह मन नहीं लगता, बुद्धि भी काम नहीं करती । ग्रन्तरङ्गमें ग्राकुलता ग्रौर क्षोभ बना रहता है । ग्राशा प्रतीक्षामें उस इच्छाकी ही तरह दुःख होता है । इच्छा, ग्राशा ग्रौर प्रतीक्षा ये तीनों यद्यपि तृष्णासे ही सम्बंधित हैं, किन्तु इच्छासे ग्रधिक ग्राशामें क्लेश है, ग्रौर ग्राशासे ग्रधिक प्रतीक्षामें क्लेश है । यों इच्छा, ग्राशा ग्रौर प्रतीक्षा कर करके ये जीव जब तक क्षयको प्राप्त न हो जायें, बरबाद न हो जायें तब तक क्लेश पाते रहते हैं ।

इन्द्रियसुख ग्रौर दुःखमें समानताका निर्एाय — इससे यह निर्एाय करना कि पुण्य भी दुःखोंका हो साधन है। यह दुःख सुखाभास है। है तो दुःख ग्रौर सुख-सा लगता है। ऐसे सुखाभासके कारएाभूत पुण्यकर्म होते हैं। जिन्होंने परम ग्रानन्दस्वरूप निज ब्रह्मके दर्शन किये हैं ग्रौर सत्य ग्रानन्दका ग्रनुभव किया है, वे पुरुष भली प्रकार जानते हैं कि पापके फलमें जो क्लेश होता है ग्रौर पुण्यके फलमें जो सुखाभासके ग्रनुभवका क्लेश होता है वे सब क्लेश एक समान ही हैं, ग्रर्थात् इस शुद्ध ग्रानंदके समक्ष इन्द्रियजन्य सुख ग्रौर दुःख दोनों ही हेय हैं। इस प्रकार पुण्यकृत इन्द्रियसुखको दुःखरूप बताया गया है।

इन्द्रियसुखका दुःखरूपमें उद्योतन— ग्रब फिर भी बहुत-बहुत प्रकारसे इन्द्रियजन्य सुखोंकी दुःखरूपताका उद्योतन करते हैं। इन्द्रियसुख दुःखरूप है। इस प्रकारके वर्णनमें यह ग्रन्तिम गाथा है, ग्रौर जैसे किसी वस्तुको दिखाकर ग्रनेक बार ग्रनेक तरहसे बताकर या जो कोई कला चमत्कार हो उसे दिखानेके बाद जो ग्रंतिम दिखावट होती है, वह एक ग्रंतिम फाँकीका रूप देकर होती है। जैसे कवि लोग कविता बनाते हैं तो जितने भी उसमें छंद रखे हैं, ग्रन्तिम छन्द न ग्राने तक सब बोल जाते हैं ग्रौर ग्रंतमें एक बार ग्रागाह करते हैं कि ग्रब यह ग्रंतिम है, ग्रौर उस ग्रन्तिममें ऐसा उस कविताका निचोड़ होता है कि दो ही तुकोंगें कविताका सब भाव ग्रा जाय ग्रौर बड़े ग्रलङ्कारके ढंगसे ग्रा जाय, तो उसे एक भाँकीकी तरह बोलते हैं, ग्रौर उस ग्रन्तिम बोलसे लोगोंके चित्तमें उसका भाव भर जाता है। ऐसे ही इन्द्रियसुखको दुःख बनानेके इस प्रकरएगमें यह हन्दिाम गाथा है, ग्रौर इसमें सभी प्रकारका

-

भाव मा जाप, ऐसी एक म्रन्तिम भाँकी देते हैं म्रर्थात् इन्द्रियसुखका दुःखरूपसे उद्योतन करते हैं।

सपरं बाधासहियं विच्छिण्णं बंधकारणं विसमं ।

जं इंदियेहिं लद्धं तं सोक्खं दुक्खमेव तहा ।।७६।।

पराधीन सुखकी दुःखरूपता इन्द्रियसुख पराधीन है । जो पराघीनतामें सुख मिले उस सुखको तो लोग सुख नहीं कहते, दुःख कहते हैं । जैसे किसी देशपर किसी विदेशीका राज्य हो, ग्रौर वह विदेशी राज्य बड़ी सुख सुविधायें भी प्रदान करता हो, लेकिन प्रजाके लोग प्रपनेको दुःखी ग्रनुभव करते हैं । हम ग्राजाद तो नहीं हैं, दूसरोंका राज्य है, ग्रपनेको गुलाम मानकर चित्तमें पीड़ित बने रहते हैं, ग्रौर ग्राजादीकी प्राप्तिके लिए ग्रसहयोग ग्रान्दोलन ग्रादिकके ग्रनेक कष्ट भी भोगते हैं, ग्राजादी मिलनेपर क्ष्टोंको भोगते हुए भी ग्रपने ग्राक्तो ग्रानन्दमग्न पाते हैं । तो पराधीनतामें लोकमें भी सुख नहीं मानते । लेकिन यहाँ तो बहुत ग्रादिक प्राधीनता है । व्यवहारमें ग्राजाद ग्रौर स्वतंत्र कहलाने वाले व्यक्ति भी ग्राजाद नहीं हैं, वस्तुतः वे भी परतंत्र हैं । प्रथम तो ग्रनुकूल कर्मोंका उदय होना चाहिए, यही एक परा-धीनता है । फिर उसके माथ ग्रनेक विषयसामग्री मिलनी चाहिए, फिर ये द्रव्येन्द्रिय—ग्रांख, कान वगैरा भी हमारे समर्थ होना चाहिए । पुण्यका उदय भी निकल रहा है, विषयसामग्री भी मौजूद है, लेकिन बहिरे हो गए, ग्रन्धे हो गए ग्रथवा जिह्लामें रोग हो गया । तो ग्रब क्या भोगेंगे ? तो ये हमारी इन्द्रियाँ भी समर्थ चाहिएँ ग्रादिक ग्रनेक पराधीनताएँ इस इन्द्रियसुख में हैं । जिस सुखमें पराधीनता हो वह सुख नहीं है, सुखाभास है, दु.खरूप ही उसे समफना चाहिए ।

बाधासहित सुखको दुःखरूपता — इन्द्रियजन्य सुख ग्रनेक राधावोंसे सहित है । जब क्षुत्रा उत्पन्न होती है, पिपासा उत्पन्न होती है, ग्रनेक तृष्णाय उत्पन्न होती हैं तब यह जीव ग्रत्यन्त ग्राकुल रहता है, ग्रौर इसकी यह ग्राकुलता ही सुखमें बाधारूप है । यह तो भीतरी बाधा बतायी जा रही है कि इन्द्रियसुखमें भीतरी बाधायें क्या क्या निरन्तर चला करती हैं ? बाहरी बाधायें भी ग्रनेक हैं । किसीने किसीकी ग्रायमें विघ्न डाल दिया, भोजनमें विघ्न डाल दिया या किसी विषयभोगमें विघ्न डाल दिया तो ये व्यवहार बाधायें हैं, किन्तु इच्छा लगी रहना ग्रौर तृष्णाका वेग बना रहना यह ग्रान्तरिक बाधा समस्त इन्द्रियसुखोंमें पायी जाती है । जिस इन्द्रियसुखमें ऐसी बाधायें हों, वह सुख सुख नहीं है, दुःख ही समभना चाहिए । तो दूसरा ऐब है इन्द्रियसुखमें कि वह बाधा सहित है ।

विषयोंमें सुखक। अनवसर-जैसे लोग कहा करते हैं कि जब दाँत थे तब चना नहीं जुड़े, ग्रौर जब चने जुड़े तो दाँत नहीं रहे, तो चने वभी जिन्दगीमें खा न पाये । ऐसे ही सम-

3

দও

1

\*

भिये कि जब इच्छा की तब तो चीज न थी, ग्रौर जब चीज मिली तो ग्रन्य इच्छा हो गयी ग्रथवा उस सम्बन्धमें तृष्णा हो गयी तो भी उसका सुख न ले सके । विषयोंका सुख केवल कल्पनामात्र है । न तो विषयसुखोंकी आशामें सुख है, ग्रौर न विषयसुखोंके ग्रनुभवके कालमें भी सुख है । मोहवश कोई कल्पना करे यह ग्रन्य बात है । तो जिसमें इतनी ग्राकुलताएं हैं, वह सुख दुःख ही है ।

विच्छिन्न सुखको दुःखरूपता — इन्द्रियसुखमें तीसरा ऐब क्या है कि यह विनाशीक है। यह इन्द्रियसुख क्षएाभर इस स्थितिमें प्राप्त होता है जब कि ग्रसाता वेदनीयका तो उदय न हो ग्रौर साता वेदनीयका उदय ग्रा रहा हो, ऐसी स्थिति निरन्तर बनी रहना संसारी जीवोंमें कहाँ सम्भव है? ग्रन्तमुँ हूर्तसे ग्रधिक साता वेदनीयका उदय किसीके सम्भव नहीं है। भले ही कोई ज्ञानी पुरुष हो ग्रौर उसके ग्रसाता वेदनीयका उदय उदयाक्षरएसे कुछ ही समय पहिले साता वेदनीयके रूपमें बदलकर ग्राये एक ही समय पहिले स्तिबुक संक्रमणका रूप रख कर किसी विशिष्ट योगीश्वरके ग्रथवा तेरहवें गुणस्थानके सयोगवेवलीके ऐसा हो जाय। पर यह तो प्रसंग मुक्तिका है। किसी भी समागममें निरन्तर सुख नहीं है।

विनाशोक मुखोंको एक अलक — बच्चोंका काल्पनिक सुख लूटा तो थोड़ी ही देरमें बच्चोंको ही किसी क्रियाको देखकर क्लेश भी होने लगता। वैभव ग्रानेसे कुछ काल्पनिक सुख हुग्रा, लेकिन थोड़ी ही देर बाद कुछ ग्रन्थ इच्छा हो जानेसे ग्रथवा कैसे रखें, कहाँ रखें, किसे दें, ग्रनेक कल्पनाएं हो जानेसे उसका सुख नहीं रहता। घरमें बच्चे दो चार हो गए, उन बच्चोंका काल्पनिक सुख लूट लिया। कुछ ही समय बाद ये चिन्ताएं घेरते हैं कि इन सब बच्चोंको ग्रलग-ग्रलग स्थान तो चाहिए। ये बड़े होंगे, इनके भी बालक होंगे, तो ये सब एक जगह तो न रह सकेंगे। जीवनमें रोज-रोज नई-नई इच्छाएं ग्रौर चिन्ताएं बनी रहा करती हैं। देखनेमें यों लगता है कि हम रोज नया कुछ काम नहीं कर रहे हैं, वहीका वही कर रहे हैं, लेकिन हो रहा है सब नया-नया। नया ध्यान, नई चिंता, नया प्रोग्राम। सब नई-नई बातें इन संसारी जीवोंमें उत्पन्न होती हैं ग्रौर ये दुःखी होते रहते हैं। तो थोड़ी देर को साता वेदनीयका उदय होनेसे इस सुखका ग्रनुभव होकर क्षण भरके ही बाद ग्रसाता वेद-नीयका उदय ग्रा पड़ता है तो यह दुःखी हो जाता है। कोई-सा भी सुख निरंतर सुखकी लगार बनाये रहे, सो नहीं होता।

इन्द्रियसुखोंको अस्थिरता—अभी-अभी एक प्रश्न हुग्रा कि प्रवचन सुनते समयमें तो कोई क्लेश नहीं है, घटाभर भी अच्छा इसे ही सोचिये—अभी प्रवचन सुन रहे हों ग्रौर बड़ा ग्रानन्द लूटा जा रहा हो, लेकिन प्रवचन सुननेमें ही कोई शंका उत्पन्न हो ग्रौर चर्चा करे, सो कुछ क्लेशका अनुभव हुग्रा तब कि नहीं ? तो ग्रसाताका उदय ग्राया ना ! ग्रौर सुनते-सुनतेमें

~

¢ \_ \_

निरंतर कितनी ही इच्छायें जगती रहती हैं, ग्रौर ग्रनेक प्रकारकी तो ऐसी इच्छायें जगती हैं कि यह खुद खुदको भी नहीं समझ पाता कि इसमें कितनी कल्पनाएँ जगीं, कितनी इच्छायें जगी ? किसी भी प्रसंगमें निरन्तर सुख नहीं मिल सकता है संसारग्रवस्थामें । ग्रौर देखिये----क्षग्ग-क्षग्गमें साता ग्रसाता बदलती रहती । तो जब ग्रसाता वेदनीयका उदय हुग्रा तो इसके क्लेश हो गया । यों जो सुख विनाशीक है, उसे क्या सुख माना जाय ? वह तो दुःखरूप है । बन्धके काररएभूत सुखकी दुःखरूपता--इन्द्रियसुखोंका चौथा ऐब है कि यह बंधका

कारण है। विषयोंका उपभोग करनेके मार्गसे तो रागादिक दोषोंकी सेना लग गयी। विषयो-पभोगके प्रसंगमें कोई एक ही प्रकारका रागादिक रहता है वया ? कितने ही प्रकारके राग चलते हैं विषयोंके उपभोगके मार्गसे । एक भोजनके प्रसंगमें ही ले लो, कितनी तरहके राग चलते हैं ? जितनी तरहकी स्वादिष्ट चीजें हैं, उतने मन तो होते ही हैं, ग्रौर एक चीजके खाने के प्रसङ्घमें कितनी तरहके राग चलते रहते हैं । किसी भी इन्द्रियसुखमें लगाव होनेसे अनेक प्रकारके रागादिक दोष चलते हैं। जब रोटी खाते-खाते पेट भर गया, जब तक खाते रहे तब तक कोई फूली रोटी न सिकी, स्रौर जब खा चुके, पेट भर गया तब फूली रोटी सिक रही है, तो भीतरमें एक द्वेषसा उत्पन्न हो जाता है ना । ग्रनेकोंके तो भोजन करते बीच-बीचमें भी कितनी ही प्रकारके द्वेष उत्पन्न हो जाते, वे समभामें ही नहीं आते । तो किसी भी विषय उप-भोगके मार्गसे रागादिक दोषोंका लगाव रहता है।

वैषयिक सुखोंसे भावी दुःसह संकट--विषयोपभोगके मार्गमें ग्रभी क्या, यह तो इस तरहका दुःख समभिये जैसे निकटसे कोई बड़ी भारी सेना निकल रही हो, लाखों पुरुषोंके सैनिकोंका समूह निकल रहा हो, तो उस निकलनेके कारएा जो भयंकर घूल उड़ती है, चारों तरफ ग्रंधेरासा छा जाता है वह तो ग्रभी प्राग्रूप है, सेना ग्रभी कहाँ ग्रायी ? तो इसी तरह विषय उपभोगोंके मार्गमें जो लगाव होता है, उससे तो ग्रभी बड़ी त्रिपदावोंके ग्रनुसार ग्रायी हुई एक बड़ी विपदाके फलमें फंसाव है । इसका परिगाम तो श्रागे ग्रौर दुःसह क्लेश मिलेगा । तो जो बंध हो रहा है ग्राज, पुण्यकर्मके उदयसे जो विषयोंका उपभोग मिला है, उस उपभोग में लगात्र होनेसे जो ग्राज बंध हो रहा है, यह बंध तो सेनाके निकलनेसे जो एक दुःसह धूल उठी है, उसका फंसाव है । इसके फलमें ग्रागे ग्रौर कठिन दुःख मिलेगा ग्रर्थात् पुण्यके उदयमें पापका बंध किया, तो इस समय ज्यादा विपदा नहीं मालूम हुई । इस समय जो रागादिक दोष किए जा रहे, क्षोभ हो रहा, विह्वलता हो रही, यह विपदा है। यह कोई स्पष्ट विपदा नहीं है, लेकिन ग्रागा हो कालमें जब तक इन बद्ध पापकर्मोंका उदय होगा तब ग्रत्यंत विपदा ग्रायगी । तो बंधका कारएा बन जाना, यह मामूली विपदा नहीं है । जैसे इन्द्रियसुखके उप-भोगमें ऐसा तीब बंध दन जाता है कि जिससे आगामी कालमें कठिन दुःख भोगना पड़ेगा,

1

वह इन्द्रियसुख क्या सुख है ?

विषम सुखकी दुःखरूपता--इस इंद्रियमुखमें १वां ऐब यह बतला रहे हैं कि इन्द्रिय-मुख विषम है, कभी बढ़ता है, कभी घटता है, ऐसे इन इन्द्रियमुखोंमें नाना परिएामन चलते हैं। तो यह ग्रत्यन्त एक विषम मार्ग है। कभी कोई मार्ग ऐसा मिल जाय कि कुछ चढ़ना पड़े, ऊपरसे कुछ उठा हुग्रा मार्ग हो, मान लो मील भर तक थोड़ा ऊंचा उठा हुग्रा है तो ऐसे मार्गमें चलनेपर उतनी विपदा नहीं ग्राती, जितनी विपदा है तो सड़क बराबर, सम, किन्तु उस ही में ऊँचे नीचे चढ़ाव हों, वहाँपर चलनेमें बहुत कष्टका ग्रनुभव होता है। यों ही किसी कर्मका स्पष्ट दुःख ग्रा गया, ग्रब उस दुःखकी परिस्थितिमें वह ग्रपने मनको मजबूत बना सकता है, उस दुःखके सहनेकी शक्ति वह ग्रपनेमें बना सकता है, पर यह सुख कभी घटे, कभी बढ़े, बीचमें दुःख ग्राये, सुख ग्राये। ऐसी जिन्दगीमें ग्रपने चित्तकी ग्रोरसे कोई व्यवस्था नहीं बन पाती। तो इन्द्रियसुख विषम हैं, वृद्धि हानिमें परिएात हैं, इसलिए ग्रत्यंत विसंष्ठुल हो गए। तो ऐसे इन्द्रियसुख क्या मुख हैं, वे तो सब दुःख ही हैं।

पापवत् पुण्यकी दुःखसाधनताका निर्एय — तो जिस पुण्यके फलमें ऐसे दुःखरूप इंद्रियसुख मिलते हैं, इससे यह ही निर्एंय करना कि पुण्य भो पापकी तरह दु खका ही साधन है। जैसे पापके उदयमें स्पष्ट दुःख ग्राता है, ऐसे ही पुण्यके उदयमें भी तृष्णा हुई, विषयप्रवृत्ति हुई, संतापका वेग हुग्रा, ग्रौर उससे यह संविलष्ट होता है। तब तक संक्लेश होता है जब तक यह उपभोग करने वाला बरबाद न हो जाय। तो पुण्य भी पापकी तरह दुःखका साधन है, यह बात यहाँ सिद्ध हुई है। यह प्रकरएा इसलिए कहा जा रहा है कि पुण्य पापका ख्याल छोड़कर ग्रात्माके शुद्ध स्वरूपकी रुचि जगे।

ग्रब तक शुभोपयोग, ग्रशुभोपयोग; पुण्य, पाप तथा सुख, दुःखका जो वर्ग्णन किया, उन परस्पर युगलमें कोई विशेषता नहीं है । ऐसा निक्चय करते हुए उपसंहार करते हैं ।

रा हि मण्एादि जो एवं एात्थि विसेसोत्ति पुण्एापावाएा ।

हिडदि घोरमपारं संसारं मोहसंछण्णा ॥७७॥

शुभोषयोग, अशुभोषयोग, सुख, दुःख, पुण्य व पापमें आत्मधर्मका अभाव---शुभो-पयोग, अशुभोपयोगमें, सुख, दुःखमें, पुण्य, पापमें परस्पर वाञ्छनीय फर्क नही है । इस प्रकार जो प्राणी नहीं मानता है, वह मोहसे दबकर घोर संसारमें डोलता रहता हैं । कषायके मंद उदयके निमित्तसे होने वाले विकारका नाम शुभोपयोग है, वह आत्माका धर्म नहीं है, क्योंकि शुभोपयोग नैमित्तिक है । कषायके तीब्न उदयके निमित्तसे होने वाले विकारका नाम अशुभोप-योग है, वह आत्माका घर्म नहीं है, क्योंकि अशुभोपयोग नैमित्तिक है । स्त्री, पुत्र, मित्र, शत्रु, प्रतिष्ठा आदिका आश्वय (विषय) करके होने वाले दिकारका नाम अशुभोपरोग है, वह आत्मा

4

का धर्म नहीं है, क्योंकि द्रद्भुभोपयोग पराश्रयज है । देवता, यति, गुरु, धर्मात्मा, दुःखी म्र दि का ग्राश्रय (विषय) करके होने वाले विकारका नाम शुभोपयोग है, वह ग्रात्माका धर्म नहीं डोलने वाला विकार शुभोपयोग भी है स्रौर अशुभोपयोग भी, ग्रतः दोनों स्रात्माका धर्म नहीं शुभोपयोग ग्रौर ग्रशुभोपयोग है, वे दोनों ग्रात्माका धर्म नहीं हैं, क्योंकि वे दोनों ग्रनियत हैं। ग्रात्माके सहज स्वभावके स्वाभाविक विकासके प्रतिकूल होने वाले विकार शुभोपयोग स्रौर ग्रशुभोपयोग हैं, वे दोनों ग्रात्माका धर्म नहीं हैं, क्योंकि स्वभावके प्रतिकूल होनेसे ये दोनों उपयोग ग्रपवादिक विशिष्ट परिएााम हैं। प्रकृतिके उदयके बिना नहीं हो सकने वाले ये विकार शुभोपयोग व अ्रशुभोपयोग हैं, यह ग्रात्माका धर्म नहीं है, क्योंकि इनका केवल श्रात्मा स्वामी नहीं है ग्रतः संयोगी भाव है । ज्ञाताद्रष्टा रहनेके ग्रभावके प्रतिफलस्वरूप कलुषताकी रचनासे होने वाला विकार शुभोपयोग ग्रौर ग्रशुभोपयोग है, वह ग्रात्माका धर्म नहीं है, क्योंकि ये कलुषतासे रचे गये होनेके कारण अ्रशुचि हैं । स्वभ।वसे न होकर पूर्वमलिनताके उपादान एवं प्रकृतिके निमित्तको पाकर उत्पन्न होने वाला विकार शुभोपयोग व अर्शुभोपयोग है, वह ग्रात्माका धर्म नहीं है, क्योंकि यह ग्रात्माका ग्रात्मा नहीं है, किन्तु जीव निबद्ध हैं ग्रौर ग्रात्माके स्वभावको घात करनेकी इनकी प्रकृति है । ग्राकुलताके कारएा ग्राकु-लित प्रवृत्ति रूप होने वाला विकार शुभोपयोग व ग्रशुभोपयोग है, वह ग्रात्माका धर्म नहीं है, क्योंकि ये उपयोग स्वयं दुःखस्वरूप हैं, दुःखके क्षरिएक प्रतीकार मात्र हैं । कर्मके उदयकालमें होकर उदय टलनेपर नष्ट हो जाने वाला विकार शुभोपयोग व अशुभोपयोग है, वह आत्माका धर्म नहीं है, क्योंकि ग्रपने क्षणके बाद नष्ट होने वाले ये खुदको ही बचा सकने वाले नहीं हैं ग्रौर न ग्रात्माको बचा सकने वाले हैं, ग्रतः ग्रशरण हैं। ग्रागामीकालके लिये दुःखका ग्राकु-लताका बीज बो देने वाला विकार ही तो शुभोपयोग व अशुभोपयोग है, वह स्रात्माका धर्म नहीं है क्योंकि इनका फल भी दुःख है।

**शुद्धोपयोगकी धर्मरूपता** शुभोपयोग व ग्रशुभोपयोगमें ग्रन्य भी ग्रनेक कार एोंसे, युक्तियोंसे यह निःसंदेह सिद्ध है कि ये दोनों समान हैं ग्रर्थात ग्रशुद्ध हैं, विकार हैं । किन्तु शुद्धोपयोग कार्यधर्म है क्योंकि शुद्धोपयोग किसी निमित्तको पाकर उत्पन्न नहीं होता है इस लिये ग्रनैमित्तिक है, स्वतःसिद्ध होनेसे स्वाभाविक है, समस्त परिएामन समान होनेसे सम है, स्वके ही ग्राश्रयसे स्वरूप रखनेसे स्वाश्रित है, समान परिएामनके विरुद्ध ग्रन्य परिणमनकी संभावना न होनेसे नियत है, सामान्यस्वभावके ग्रनुरूप परिएामन होनेसे ग्रविशिष्ट है, किसी परद्रव्यके संपर्कमें न होनेसे ग्रसंयोगी भाव है, रवभावसे ही उत्पन्न होनेसे ग्रानन्दरवरूप है,

Å

कलुप्ता रहित होनेसे ग्रत्यन्त पवित्र है, शाश्वत ग्रानन्दका कारण होनेरे व धाराका परिवर्तन न होनेसे शरएारूप है, इत्यादि स्वलक्षरणोंसे देखलो भैया ! शुद्धोपयोग ही उपादेय है। यहाँ भी उपादेयका जो विकल्प है वह शुभोपयोग है यह विकल्प हितरूप नही है। शुद्धोप-योग हितरूप है व ग्रात्मधर्म है। देखिये—शुद्धोपयोग तो ग्रात्माका कार्यधर्म है। कारएाधर्म तो ग्रनादि, ग्रनन्त, ग्रखण्ड, एकरूप, नियत, सामान्यरूप, स्वतःशुचि, सहजज्ञान ग्रानन्द ग्रादि के ग्रभेदस्वरूप चैतन्यस्वभाव है, इसकी दृष्टि होनेपर कार्यधर्मका प्रवाह चल उठता है।

शुभोषयोग व अञुभोषयोगमें अशुद्धता—जिनकी शुभोपयोगमें रुचि है अथवा शुभोप-योग करते हुए परलक्ष्यमें ही वृत्ति है, उनकी विकारमें रुचि है और जिनकी विकारमें रुचि है, उनको संसारमें रुचि है। जिनको संसारमें रुचि है, उनका संसारगर्तमें ही भ्रमण रहेगा; क्योंकि यह आत्मा प्रभु है। उसके लिये यह कठिन बात नहीं, किन्तु सरल अथवा प्राकृतिक है कि जैसी रुचि करें, तैसा बन जाय।

देखो भैया ! खूब निश्चय कर लो शुभोपयोग ग्रौर ग्रशुभोपयोगकी ग्रशुद्धताका । यदि कुछ कसर हो तो ग्रौर विचार करें । नहीं रही कसर ! तो ग्रच्छा ग्रब उसी विस्मकी ग्रागेकी बात सुनो—शुभोपयोग जब हुग्रा तब उसी समय पुण्यकर्मका बंध हो गया । यदि ग्रशुभोपयोग करे तब रबताको हाँ, सीधी सी बात है-पापकर्मका बंध हो गया । यहाँ यह भाव न लाना करे तब क्याको स्टाँ, सीधी सी बात है-पापकर्मका बंध हो गया । यहाँ यह भाव न लाना कि ग्रशुभोपयोगने पुण्यकर्मका बंध कर दिया ग्रौर ग्रशुभोपयोगने पापकर्मका बंध कर दिया । शुभौपयोग ग्रादि चारों पर्यायें हैं । शुभोपयोग व ग्रशुभोपयोग तो जीवद्रव्यकी पर्याय है ग्रौर पुण्य पापकर्म पुद्गलद्रव्यकी पर्याय है । एक द्रव्य दूसरे द्रव्यकी पर्याय नहीं कर सकता, ग्रौर कोई एक पर्याय दूसरी पर्यायको उत्पन्न नहीं कर सकता । परन्तु यह निमित्तनैमित्तिक सम्बंध है, जब शुभोपयोग रूप पर्याय ग्रात्मामें होती है तब कर्मवर्गणावोंमें पुण्यप्रवृतिरूप पर्याय हो जाती है, ग्रौर जब जीवमें ग्रशुभोपयोग पर्याय होती है तब कर्मवर्गणावोंमें पाप प्रकृतिरूप पर्याय हो जाता है । ग्रस्तु ! ग्रब प्रकृत बातपर ग्राइये ।

**शुभकर्म व ग्रशुभकर्मकी समानता**—देखिये भैया ! चाहे पुण्यकर्म हो या पापकर्म, दोनों समान हैं, उनमें यह छंटनी मत करो कि पुण्यकर्म ग्रात्माका भला कर देगा । क्या करें ? ज्ञानीके सातिशय पुण्यकर्म ग्राया करते हैं, ग्रौर यह बात तभी है, जब कि वह पुण्य चाहता नहीं है । यदि पुण्य चाहने लगे तो तभीसे सारा पटला बदल जाय, क्या-क्या हो जाय, मिथ्यात्व ग्रा जाय, ग्रशुभोपयोग हो जाय, पापकर्म बंध जाय, महासंक्लेश हो जाय । पुण्यकर्म ग्रौर पापकर्म निश्चयतः दोनों समान हैं । द्रव्यकर्मकी ग्रथेक्षा देखो तो दोनों इ.चेतन प्रकृति है । भावकर्मकी इ.पेक्षा देखो तो शुभपरिएााम ग्रौर ग्रशुभपरिण म दोनों ग्रज्ञानरूप हैं । पल की ग्रपेक्षा देखो तो दोनोंका फल ग्रध्यवसान है । ग्रीर रेखो भैया ! पुण्यकर्म बंध गया तो

ग्रब क्या मिलेगा ? बतावो दो-एक हजार देवाङ्गनायें, सो क्या होगा ? यहाँ तो एक स्त्रीके कारएा चैंथीमें बाल रहना कठिन हो रहा है, वहाँ क्या होगा ? मनाते फिरो ग्रौर करते रहो विकल्प । पुण्यके उदयसे मनुष्य हुए तो वह पुण्य क्या करेगा ? उसके विपाककालमें मानो २-४ करोड़की सम्पदा मिल गई तो क्या होगा ? उसमें रम गये तो नर्कवास ।

पुण्य श्रौर पापकी बेड़ी— पुण्यकर्म हो ग्रथवा पापकर्म हो दोनों बंधन हैं, बेड़ियाँ हैं । सोनेकी बेड़ी हो तो वह भी कष्टके लिये है, यदि लोहेकी बेड़ी हो तो वह भी कष्टके लिये है । यह मुग्धप्राणियोंको कल्पना है कि पुण्यकर्म भला है । पुण्यका कैसा ही उदय हो ग्रथवा पुण्य भावकर्म किये जा रहे हों वहाँ पुण्यसे तो ग्रात्माका घात समभना । हां यदि लाभ भी हो रहा है तो वह कारएएसमयसारकी दृष्टिका फल जानना । व्रत नियम तपोंको भी धारण करें यदि पारिणामिक भावका परिचय नहीं है तो वह दुःखसे मुक्त होनेका पात्र नहीं है । उन कियावोंके ग्राश्रयसे परिएगामोंमें कुछ विशुद्धि हुई तो उसके निमित्तसे पुण्यकर्म बंध जाता । उस पुण्यके उदयमें क्या मिलेगा ? इन्द्रियसुख–बेवकूफीकी चाल । उस इन्द्रियसुखकी कहानी पहिले हो चुकी, पुनरपि संक्षेपसे विचार लो–वह इन्द्रियसुख पराधीन, ग्रनेक बाधावोंसे सहित, नष्ट हो जाने वाला, बन्वका कारएए ग्रौर विषम है । ऐसा सुख क्या सुख है, वह तो दुःख ही है । तो ग्रब बतलावो मैया ! पुण्यसे क्या मिला ? दुःख । ग्रब पुण्य दुःखका साधन रहा या ग्रानन्दका ? दुःखका रहा । तब जैसे पाप दुःखका कारएए है, वँसे पुण्य भी दुःखका कारण है । इस तरह पापसे पुण्यमें क्या महत्त्वसाध्रक विशेषता ग्राई ? नहीं ग्राई ना । बस इसी कारएए तो पुण्य ग्रौर पाप समान हो गये । पुण्य पापसे रहित निविकार शुद्धोपयोग ही ग्रात्मा को वास्तवमें शरण है ।

सुख दुःखको समानता— इसो प्रकार सुख दुःख भी समान ही हैं, क्योंकि पराधीन इन्द्रियसुख दुःख ही है । ग्रात्मीय शाश्वत स्वाधीन ग्रानन्द ही वास्तविक ग्रानन्द है । इस तरह शुभोपयोग, ग्रशुभोपयोग; पुण्य, पाप; सुख, दुःख ये सब बराबर हैं, इनसे ग्रात्महित नहीं है । फिर भी जो प्राणी पुण्यको व शुभोपयोगको व इन्द्रियसुखको विशेष मानकर ग्रहंकार करे ग्रीर इसी कारण ग्रहमिन्द्र ग्रादि बड़ी संपदावोंके कारणाभूत धर्मानुरागरूप शुभोपयोगकी हठ करे तो संसारपर्यन्त शारीरिक दुःखका ही ग्रनुभव करेगा, क्योंकि उसका उपयोग ग्रशुद्ध है । इसी कारण शुद्धोपयोगका तिरस्कार कर दिया है ।

शान्तिका यत्न—भैया ! शांति धर्मसे ग्राती है, धर्म ग्रात्मस्वभावके लक्ष्य होनेपर सहज प्रकट होगा, ग्रतः मनुष्यजीवनको सफल करें, निर्ममत्व बढ़ाकर व ग्रपने स्वभावकी ग्रोर रहकर । ऐसा जिन्होंने किया, वे सुखी हो गये, जो कर रहे हैं, वे सुखी हो रहे हैं, जो करेंगे वे सुखी होंगे । कर्तव्य एक यही है----शुभोपयोग व ग्रशुभोपयोग दोनोंमें ग्रविशेषता देखकर

F-3

ŝ

इनसे मुड़ते हुए वस्तुस्वरूपको परिचानो । मैं निज चैतन्यस्वरूपमात्र हूं, ऐसी प्रतीति वरके समस्त द्रव्य पर्यायोंमें रागद्वेषको छोड़ो, अपनेको एक यह इद्धोपयोग ही शरण है । इसमें ही सहज शान्ति है ।

शुभोषयोग श्रौर श्रशुभोषयोगको श्रविशेषताके निर्णायकोंको परद्रव्यसे उपेक्षा---लौकिक पुरुषोंको दिमागी ग्रौर दिली प्रवृत्ति जिस मायाजालमें है, जगतका यह सब मायाजाल इन ६ बातोंमें मिलेगा । सुख, दुःख, पुण्य, पाप, शुभोपयोग ग्रौर ग्रशुभोपयोग । दुःख तो जो म्रार्तध्यानसे होता है, इष्टका वियोग हो, म्रनिष्टका संयोग हो, शारीरिक वेदनाएँ हो मौर वभव सुखके निदान बाँधे, इच्छायें करें, ये तो सब प्रकट ही दुःख हैं, किन्तु इन्द्रियजन्य सुख भी दुःख ही हैं, क्योंकि वे पराधीन हैं । उसमें दुःख भरे हुए हैं, तो ज्ञानियोंकी दृष्टिसे इन्द्रियजन्य सुख ग्रौर दुःख दोनों बराबर रहते हैं । इन्द्रियजन्य सुखको महत्त्व नहीं दिया, इतना ही नहीं, किन्तु हेय भी कहते हैं । इतना तो पूर्ण निश्चित है, श्रौर सुगमतया विदित हो जाता है कि इद्रियजन्य सुख और दुःख दोनों एक समान हैं । शांति ग्रौर ग्रानंद इनमें कहीं नहीं है । ग्रब यह बतलावो कि इन्द्रियजन्य सुख मिलता है पुण्यके उदयसे ग्रौर दुःख मिलता है पापके उदय से । जब सुख ग्रौर दुःख दोनों बराबर है तो इनका कारगा भी समान होना चाहिए, तो पुण्य ग्रौर पाप ये दोनों एक समान हैं। जब पुण्य ग्रौर पाप समान हैं तो पुण्य ग्रौर पापके बंधका जो कारण है, वह भी समान होना चाहिए । पुण्यका कारण है शुभोपयोग ग्रौर पापका कारण है ग्रगुभोपयोग । तो ज्ञानी संतोकी दृष्टिमें, जिन्हें कै्वल्य ही रुच रहा है, उनकी दृष्टिमें शुभो-पगोग त्रौर ग्रशुभोपयोगमें कोई भी भला नहीं जचता है। जिन्होंने शुभोपयोग ग्रौर ग्रशुभोप-योगनी समानताका निर्वाध किया है, ऐसे योगी संत सब प्रकारके रागद्वषके द्वैतोंको दूर करते हैं, हटाते हैं, ग्रहण नहीं करते हैं, उन्हें ग्रपहस्तित करते हैं ।

रागद्वेषका अपहस्तयन व शुद्धोपयोगमें अधिवसनके वर्णनका संकल्प—जैसे पहिले हस्तमें कोई चीज लिए हो और मालूम पड़ जाय कि यह तो न कुछ चीज है तो वह यों फैंक देता है जैसे कोई काँचका टुकड़ा गोलमटोल पड़ा हो, चमकदार लग रहा हो, और उसे हीरा समफकर कोई उठा ले, पर ज्यों ही देखा कि यह तो काँच है, तो जैसे भटककर देता है ऐसे ही अज्ञान अवस्थामें इन रागद्वेषोंसे विखा कि यह तो काँच है, तो जैसे भटककर देता है ऐसे ही अज्ञान अवस्थामें इन रागद्वेषोंसे विखा कि यह तो काँच है, तो जैसे भटककर देता है ऐसे ही अज्ञान अवस्थामें इन रागद्वेषोंसे विखा कि यह तो काँच है, तो जैसे भटककर देता है ऐसे ही अज्ञान अवस्थामें इन रागद्वेषोंसे विए अपना भला मानकर यह पुरुष रागद्वेषोंको ग्रहण किए हुए था। जब यह ज्ञात हुआ कि समस्त संकटोंकी जड़ तो ये रागद्वेष ही है, तो उन रागद्वेषों को फटककर फैंक देता है। यो यह ज्ञानी पुरुष सर्व अकारके राग और द्वेषोंको दूर करता हुआ अब समस्त टु:खोंके क्षयके लिए अपना मन बना लेता है। बस मुफे संसारमें कुछ नहीं चाहिए, सब समफ लिया कि सभी 'द थे भिन्न हैं, अहित हैं, उनमें मेरा कुछ करतब नहीं है, सब दु:खरूग हैं। संसारों जन्म मरए करानेके ही कारए। हैं, इस कारए। भेरा — किसी भी गाथ, ७५

परपदार्थमें मन नहीं रहा । यों र मरत दुःखोके क्षयके लिए ग्रपना मन जिसने बनाया है, ऐसा जानी पुरुष ग्रब शुद्धोपयोगमें बसना चाह रहा है । ग्राचार्यदेव ग्रब ७८वीं गाथा कहेंगे, उसकी उत्थानिकामें यह कह रहे हैं कि यह ज्ञानी ग्रपने मनके, संसारके संकटक्षयके लिए निश्चित करता हुग्रा शुद्धोपयोगमें ठहर रहा है ग्रर्थात् शुद्धोपयोगसे लाभ है । ऐसी शुद्धोपयोगपर दृष्टि दिलानेके लिए ग्रब यह गाथा कही जा रही है ।

# 

तत्त्ववेताको रागद्वेषसे विविक्तता—जिन्होंने सही तौरसे ग्रथंका परिज्ञान कर लिया है, पदार्थंका क्या स्वरूप है ग्रौर उन पदार्थोंके ग्राक्षर्षणमें इस जीवको क्या हुग्रा करता है ? यह सब जिन्होंने विदित कर लिया है, वे पुरुष सभी प्रकारके द्रव्योंमें राग ग्रौर द्वेषको प्राप्त नहीं होते हैं । वे किसी भी द्रव्यमें न राग करते हैं ग्रौर न द्वेष करते हैं, जब यह जान लिया कि इस मेरे ग्रात्माका केवल मेरा ग्रात्मा ही शरण है, यह ग्रकेला ही तो जन्म लेता है, ग्रकेला मरण करता है, सुख दुःख भी ग्रकेला ही भोगता है । सर्व प्रकारके परिणामोंको यह ग्रकेला ही करता है, इसका दूसरा कुछ नहीं है, दूसरे पदार्थके प्रसंगसे इन्द्रियजन्य सुख, मानसिक सुख ग्रुथवा इन्द्रियज दुःख व मानसिक दुःख उत्पन्न होता है, ये पंचेन्द्रियके सुख इस संसारमें ही भटकाने वाले हैं । मुभे इनसे प्रयोजन नहीं रहा, जिनको यह निर्णय हो गया कि मुभे ग्रब विषयसेवनका प्रयोजन नहीं रहा, तो उसे विषयके साधनभूत पदार्थोंका भी प्रयोजन नहीं रहता । ये जगतके समस्त बाह्य पदार्थ विषयके साधनभूत ही तो हैं, जिन्हें सम्यग्ज्ञानका उदय हुग्रा है, उन्हें संसारके इन पदार्थोंसे कोई प्रयोजन नहीं रहा । जनसे वे रागद्वेष भी नहीं करते । जिन्होंने सुख दुःखको बराबर समभकर, सुख दुःखके कारणोंको समान जानकर, पुण्य पापके कारणोंको समान जानकर, शुभोपयोग ग्रशुभोपयोगको समान जानकर उन्हें होडा है, वे पुरुष उनमें न राग करते हैं ग्रौर न द्वेष करते हैं ।

समस्त द्रव्योंकी स्वपरविभागमें ग्रवस्थितता—-समस्त द्रव्य हैं कितने ? तो प्रयोजन की दृष्टिसे इनके दो भेद कर लें—-एक रूव ग्रौर एक पर । स्वमें तो केवल एक ग्रपना ग्रात्मा ग्राया ग्रौर परमें ग्रपने ग्रात्माको छोड़कर बाकी ग्रनन्तानंत ग्रात्मा ग्रौर सारे पुद्गल-द्रव्य, धर्म, ग्रधर्म, ग्राकाश ग्रौर ग्रसंख्यात कालद्रव्य—ये समस्त परपदार्थ हैं ग्रौर एक ग्रपने ग्रापके चतुष्टयमें विराजमान निज तत्त्व स्व है । इस तरह स्व ग्रौर परके रूपमें ग्रवस्थित समस्त द्रव्य पर्यायोंमें ज्ञानी पुरुष राग ग्रौर द्वेषको छोड़ देते हैं ।

जिः हों । सर्पदार्थोमें राग स्रौर द्वेषको छोड़ दिया, वे नियमसे विशुद्ध उपयोग वाले

•

होते हैं। परपदार्थोंमें तो रागद्वेष होता ही है, यह स्ट है, पर अपने ग्रापको भी यदि सही रूपमें निर्णय न किया जाय तो ग्रपने ग्रापपर भी राग ग्रौर द्वेष होता है। जैसे कभी ग्रपनी करतूतसे ग्रपनेको ही नुक्सान पहुंचे तो ग्रपने ग्रापपर क्रोध ग्राता है। जैसे किसी पुरुषने १० हजार रुपयेका नुक्सान कर दिया तो हम उस पुरुषपर क्रोध करते हैं, ग्रौर खुंद ही से १० हजार रुपये गिर गए तो खुदपर भी क्रोध करते हैं। तो जब ग्रपने ग्रापको सही निर्णय नहीं होता तो ग्रपने ग्रापपर भी राग ग्रौर द्वेष करते हैं। ग्रो जब ग्रपने ग्रापको करतूत ग्रपनेको चतुराई भरी लगे, यह ग्रपने ग्रापपर भी राग ग्रौर द्वेष करते हैं। ग्रपने ग्रापकी करतूत ग्रपनेको चतुराई भरी लगे, यह ग्रपने ग्रापपर राग करना ही तो हुग्रा, ग्रौर ग्रपने ग्रापके करतबसे विषयसाधनों को नुक्सान पड़े तो यह ग्रपने ग्रापपर द्वेष करता है। तो यों स्व ग्रौर परके विभागरूपसे सारे द्रव्योंकी गुएापर्यायोंमें यह ज्ञानी पुरुष रागद्वेष नहीं करता, क्योंकि यह वस्तुस्वरूपकी सही दृष्टिमें है।

रागद्वेषसे दूर होनेका चिन्तन—घरके कुटुम्बियोंपर क्या राग करना, ये भी वैसे ही जीव हैं जैसे जगतके ग्रनन्त जीव हैं। जितने भिन्न ग्रनन्तानन्त जीव हैं उतने ही भिन्न वे कुटुम्बी जन हैं। राग करनेका क्या ग्रवसर ? जितने भी सुख दुःख ग्रानन्द ज्ञान जो कुछ भी परिणमन होते हैं वे मेरे ही परिएामनसे होते हैं, कोई दूसरा मेरे सुखरूप परिएामन कर मुफे सुखी करता हो, ऐसा तो है ही नहीं। फिर राग किसपर कर्रना ? ज्ञानी संत यों विचारता है कि जगतमें किस पदार्थपर द्वेष करना ? किसीने गाली दिया, मेरे प्रतिकूल व्यवहार कियुा, तो उसने मेरा क्या किया ? मैं तो सबसे न्यारा विशुद्ध चैतन्यस्वरूप मात्र हूं, मुफ्ने तो कोई दूसरा जीव पहिचानता भी नहीं है कि मैं क्या हूं? मैं एक विशुद्ध ज्ञानपुञ्ज हूं, जिसमें न किसी ग्रग्निका प्रवेश है, न जलका प्रवेश है, न कोई इसे पीट सकता है, न छेद सकता है, न भेद सकता है। ग्राकाशवत् निर्लेप ज्ञानपुझ मैं हूं। इस ज्ञानपुञ्ज ग्रात्माको कोई दूसरे लोग जानते ही नहीं हैं। फिर कोई मुफे गाली क्या देगा ?

यज्ञानीके वचनोंका क्या बुरा मानना— किसीने बुरा कह दिया, तो उसने मेरा क्या किया ? उसके ग्रंतरङ्गमें ग्रज्ञान बसा हुग्रा है, सो उसने ग्रज्ञानसे प्रेरित होकर ग्रज्ञानभरी चेव्टा की है । ग्रौर क्या किया है ? ग्रज्ञानीकी चेष्टापर क्या बुरा मानना ? जैसे रास्ता चलते हुएमें कोई पागल गाली दे दे तो उस पागलकी बातपर कोई बुरा मानता है क्या ? जिसे मालूम हो कि यह पागल है, वह तो उसकी बातपर हँसता है । इसी प्रकार ग्रज्ञानी जीव यदि बुरा कहते हैं, निन्दा करते हैं, तो उनसे द्वेष करनेका क्या ? काम ग्रंरे वे तो खुद दुःखी हैं, दयाके पात्र हैं, उनकी बुद्धि बिगड़ गयी है, इस कारण वे खुद ग्रंपने प्रभुको बरबाद कर रहे हैं, उनपर क्या द्वेष करना ?

ज्ञानोको उपयोगविशुद्धिका परिएाम--जानी पुरुष सही स्वरूपका जाननह र है, इस

ЗŶ.,

कारण वह न किसीसे राग करता है और न ढेष करता है । जब किसीपर रागढेष नहीं रहा तो इसका उपयोग विशुद्ध हो गया, ग्रब परद्रव्यका ग्रालम्बन लेनेका परित्याग कर दिया । उपयोग ग्रब किसी परपदार्थमें नहीं टिकता । वह नियमसे उपयोग विशुद्ध होनेके कारण, सर्व परद्रव्योसे विवक्त रहनेके कारण ग्रब यह सांसारिक दुःखोंको भी नहीं सहता । ग्रग्नि कब तक पिटती है ? जब तक ग्रग्नि लोहेके पिण्डमें प्रवेश किए रहती है । ग्रर्थात् लोहेको गर्म करके लोहा पीटते हैं, तो उसमें ग्रग्नि भी पिटती है । ग्रग्नि तो निर्दोष है, क्यों वह पिटती है ? ग्रर निर्दोष तो जरूर है, मगर इसने इस दोषी लोहेमें तो प्रवेश किया है, इसलिए ग्रग्नि भी पिटती है । यदि ग्रग्नि लोहपिण्डको ग्रहणा न करती, ज्यारी बनी रहती तो ग्रग्निपर घन न चलते । ऐसे ही यह ग्रात्मा जब तक शरीरके रग रगमें एक केत्रावगाही बन बनकर ममत्वमें रच पचकर रह रहा है तब तक यह ग्रात्मा शारीरिक दुःखोंके घनोंसे पिटता है । यदि यह ग्रात्मा ग्रपने ज्ञानोपयोगसे शरीरको ग्रहण न कर ग्रर्थात् शरीरसे न्यारे ज्ञानपुझ मात्र ग्रपने ग्रापको निहारे, ऐसा ही श्रद्धान बनाए ग्रौर ऐसा ही ग्रपना उपयोग स्थिर करे तो इसके सांसारिक दुःख छूटें, घनघात फिर इसपर न पड़ेंगे ।

ज्ञानीका शुद्धोपयोगमें अधिवसन— भैया ! सच जानो कि जितने भी क्लेश हैं, वे अशुद्धोपयोगके कारएा हैं । अशुद्धोपयोगमें अशुभोपयोग तो है ही, शुभोपयोग भी आ गया । उन अशुद्धोपयोगोंसे मेरा कुछ हित नहीं है । मेरा तो केवल एक यह शुद्धोपयोग ही शरएा है । ऐसा यह अध्यात्मयोगी संत निर्णय कर रहा है कि मेरा शरएा केवल शुद्धोपयोग ही है और वह शुद्धोपयोगके ही बसानेका यत्न करता है । संसारके समस्त पदार्थ मेरे जाननमें आयें तो आयें, किन्तु किसी भी पदार्थके सम्बन्धमें राग और द्वेषकी कल्पना मेरेमें न जगे । सभी पदार्थ मेरेसे न्यारे हैं । किसी पदार्थमें मेरा हित नहीं है, मेरा सम्बन्ध नहीं है । मैं सब से न्यारा केवल अपने आपके स्वरूपमें परिएामता रहता बना रहता हूँ । यों सभी पदार्थोसे विविक्त अपने आपको देखकर यह ज्ञानी पुरुष शुद्धोपयोगमें ही बस रहा है ।

ज्ञानीका शुद्धोपयोगमें अधिवासका दृढ़ निश्चय इस ज्ञानी पुरुषने सर्व प्रकारके पापों का परित्याग कर दिया । बाह्यमें हिंसा, भूठ, चोरी, कुशील, परिग्रह ये तो पाप हैं ही, इनका तो त्याग किया ही है, किन्तु परद्रव्योंमें अपना आवर्षण करना, उनमें हित मानना, उनकी त्रोर रहना, उनमें द्वेष करना ये भी पाप हैं । इन पापोंको भी जिन्होंने छोड़ दिया है और आत्माके शुद्ध चारित्रको ग्रहण किया है, ऐसा अब यह ज्ञानी है, फिर भी यह विचार कर रहा है कि मैंने चारित्रको ग्रहण तो विया है, लेकिन यदि मैं शुभोपयोगके बहकावेमें आजाऊँ, शुभोपयोगमें ही अपना उपयोग फँसा लू और मोहादिकका उन्मूलन न करूँ तो मुभे फिर इस शुद्ध आत्माका लाभ करे हो सकता है ? इस ज्ञानी संतने शुद्ध आत्माका श्रद्धान किया

1

है। उस शुद्ध ग्रात्माके ग्रनुभवमें जो ग्रानग्द पाया है, उस ग्रानन्दके दाद कुछ थोड़ा बाहरमें देखते हैं शुद्ध ग्रनुभवमें न टिकनेके कारण तो इस प्रकार देखते हैं कि ग्रारे मैं कहाँ देखने लगा ? ग्रपने ग्रापके इस शुद्ध स्वरूपको छोड़ दूँ, तो फिर मुफ्ने यह शुद्ध ग्रानन्द कैसे मिल सकेगा ? मुफ्ने शुद्ध ग्रात्माकी प्राप्ति न हो सकेगी । इस कारणा ग्रब मैं सर्व प्रकारके पुरुषार्थी से ग्रपने ग्रापके शुद्धोपयोगमें ही ठहरनेकी तैयारी करके खड़ा हुग्रा हूं। इस प्रकार भावना करते हुए ज्ञानी पुरुष शुद्धोपयोगके लिए उद्यत रहते हैं ग्रर्थात् इस प्रकारके भावोंको ग्रब ग्राचार्यदेव ग्रगली गाथामें कह रहे हैं।

चत्ता पावारंभं समुट्ठिदो वा सुहम्मि चरियम्मि ।

ए जहदि जदि मोहादी ए। लहदि सो ग्रप्पगं सुद्धं ॥७९॥

चारित्रके शैथित्यका परिगाम— सर्व प्रकारके पाप ग्रारम्भोको छोड़कर वे यदि शुभोपयोगकी व्यमिं विहारकर मोहादिकका परित्याग नहीं करते हैं कोई तो वे पुरुष इस शुद्ध ग्रात्माको कैसे प्राप्त कर सकते हैं ? जिन पुरुषोंने समस्त पाप योगोंका प्रत्याख्यान किया, ये समस्त विकल्प ग्रौपाधिक हैं, दिनाशीक हैं, दुःखरूप हैं, मेरेसे भिन्न हैं, ऐसा निर्णय करके जिन्होंने परद्रव्योंसें प्रवर्तन करनेरूप सर्व प्रकारके पापोंका परित्याग कर दिया है ग्रौर परम समता नामक चारित्रकी प्रतिज्ञा की है, मैं राग द्वेषोंको छोड़कर एक शुद्ध ज्ञायकस्वभावके ग्रनुभवनमें रहूंगा, ऐसा जिन्होंने दढ़ संकल्प किया है, फिर भी जैसे ग्रभिसारिका ग्रनेक पुरुषों को ग्रपने कटाक्षोंसे राग भरी बातोंसे ग्रपनी ग्रोर ग्राकर्षण किया करती है, इस प्रकार शुभो-पयोगकी वृत्तिके द्वारा यदि मैं ग्राकर्षित हो गया ग्रौर मोहसेनाको मैं नष्ट न कर सका, तो सनक लेना नाहिए कि ग्रब महान दुःख संकटोंको प्राप्त होऊँगा। फिर मैं इस निर्वाध निष्क-लङ्क शुद्ध ग्रात्माको कैसे प्राप्त कर सकूँगा ?

स्वरूपसे च्युत न होनेको भावना—एक विशुद्ध ग्रानंदका ग्रनुभव प्राप्त करनेके बाद यह ज्ञानी पुरुष उस ग्रानंदस्वरूप ग्रपने ग्रात्मासे चिगनेमें महान खेद प्रदर्शित करता है । मुभे म चाहिए ग्रन्थ कुछ विषयसाधन, सांसारिक सुख । मुभे तो यही ग्रानंद चाहिये, जो ग्रपने ग्रापमें बसनेका एक ग्रलौकिक ग्रानन्द प्राप्त हुग्रा है, जो संसारके बड़े-बड़े समस्त महापुरुषों ग्रौर इन्द्रोंके सुखको भी जोड़ लिया जाय तो भी हमारे इस ग्रानन्दका ग्रनन्तवां भाग भी नहीं है । ऐसी ग्रद्भुत परमनिराकुलताको प्राप्त कर लेने वाला संत ग्रब ग्रपने स्वरूपसे चिगना नहीं चाहता । जिस दृष्टिसे इसे ग्रपने ग्रापमें ज्ञानप्रकाश नजर ग्राये, ग्रौर उस ज्ञानप्रकाशका निर्विकल्प ग्रनुभव करके जो ग्रानन्द प्राप्त कर लिया जाय, बस वैसे ही ग्रानन्दकी यह कोशिश करता है, सर्व ग्रारभ्भ पूर्वक इस ही ग्रात्मानुभवके लिए उद्यत करता है ।

मोहवाहिनीके विजयका उत्साह-स्वरूपाचरणमें यदि कुछ भी शिथिलता हो गयी

तो शिथिलताके चाद खोटे परिएाम होगे। शिथिलतामें शिथिलता बढ़-बढ़कर फिर संसारकी इन शिथिलतावों और विकल्पोंमें अमण करना पड़ेगा, इस कारएा मैं अपनेमें शिथिलता न करूँगा। इस मोहरूपी सेनापर विजयके लिए अब मैंने अपनी कक्षा बाँधी है। जैसे कोई दो पुरुष परस्परमें लड़ जायें जो कि घोती पहिने हों। घोती तो नीचे तक रहती है, तो उसे उसकेरते हैं, एक लंगोटकी तरह उस समस्त घोतीको समेटते हैं, तब लड़ते हैं। ग्रगर घोती ढीली रहे तो लड़ना कैसे बन सकता है ? लड़ते-लड़ते बीचमें कुछ शिथिलतासी आ गयी तो अपनी कांखको बाँधकर फिर लड़नेको तैयार होते हैं। तो ऐसे ही एक टष्टान्तकी मांकी सहित आचार्यदेव कह रहे हैं कि यदि इस चारित्रको प्राप्त करके मैं जरा भी शिथिल होऊँ तो बस शिथिल होनेके मायने यह हैं कि फिर गिर जाऊँगा। तो ऐसा मैं न करूँगा। इस मोहरूपी सेनापर विजयके लिए मैं अब तैयार हो गया हूं। इस प्रकार सर्व पुरुषार्थ पूर्वक ज्ञानी पुरुष रागढेष मोहका क्षपण करता है।

जैनशासनके लाभसे ग्रात्मलाभ उठानेका ग्रनुरोध—ग्राज हम ग्राप लोगोंने जैनशासन पाया है, पर शांतिलाभके लिए जैसे लोग यह विचार किया करते हैं कि हमको वैभव इतना मिला, इतना ग्रौर मिले, कैसे मिले ? जैसे इन बातोंमें चित्त डालते हैं, क्या कभी ऐसा भी विचार किया कि मेरे सारे दुःखोंकी जड़ तो मोह रागद्वेष है ? मुभे शांति चाहिए, मैंने मोह रागद्वेषको कितना कम किया, जिन्दगीके ग्रनेक वर्ष गुजर गए, ग्रब मरएाके निकट ही पहुंचने वाले हैं, क्या कभी इस बातपर ध्यान दिया कि मेरे मोह रागद्वेष कम हुए हैं ? जैनशासन पाने का फल तो यही है कि यह चितना करें कि मेरे रागद्वेष मोह कम हों। मेरे ये साधन कम हैं, यह चीज नहीं है, इसको पूरा करना है, यह तो सोचते-सोचते जिन्दगी गुजर गयी, पर मेरेमें रागद्वेष मोह ये कम हुए या नहीं, इसपर कभी विचार नहीं किया। ग्रगर रागद्वेष मोह कम न हुए तो समभो कि यह जीवन यों ही व्यर्थमें व्यतीत हो गया। पापकलड्कोसे मलिन होता हुग्रा ग्रगर मरएा कर गया तो ग्रगले भवमें भी ये सब पापकलंक ढोते रहने पड़ोंगे। तो मोह रागद्वेषके दूर करनेका कुछ न कुछ हिसाब देखते ही रहना चाहिए। हो भैया! विवेक तो यह है कि हम हर सम्भव उपायोंसे मोह रागद्वेषका विनाश करें।

कल यह प्रकरण था कि जो जीव ग्रहिंसात्मक परमसामायिक चारित्रकी प्रतिज्ञा करके भी शुभोपयोगकी वृत्तिरूप ग्रभिसारिकासे ठगाया हुग्रा मोह व ग्रज्ञानको नहीं छोड़े तो वह बड़े दु:खसंकटोंमें घिर जायगा। फिर कैंसे वह ग्रात्माकी उपलब्धि करेगा? यह बात ग्रपने ग्रापके सम्बंधमें भी विचारो। सो ग्रब भैया ! मोहकी सेनाको जीतनेके लिये कमर कस ही लो । ग्रब कहते हैं कि मेरे द्वारा मोहसेना कैंसे जीती जायगी ? उस उपायकी ग्रालोचना करते हैं ग्रर्थात् मोहविजयके उपायभूत तरवज्ञानको ग्रपनेमें चारों ग्रोर देखकर जिज्ञासूके प्रति

£

कहते हैं----

200

## जो जागादि अरहतं दव्वत्तगुरा तपज्जयत्तेहि ।

सो जारगदि अप्पारगं मोहो खलु जादि तस्स लयं ।। ८०।।

प्रभुस्वरूपके परिचयमें आत्मस्वरूपका परिचय—जो अरहंतदेवको द्रव्यत्व गुएात्व पर्यायत्व इन तत्त्वोसे जानता है, वह निज आत्माको जानता है, क्योंकि निश्चयदृष्टिसे शुद्ध आत्मामें और निजमें ग्रन्तर नहीं है। निष्पाधि स्वतंत्र निज आत्मतत्त्वको पहिचानने वाले अन्तरात्माके मोह लयको प्राप्त होता है। शुद्ध आत्माके स्वरूपमें और निज आत्माके स्वभावमें स्रंतर न होनेसे शुद्ध ग्रात्माकी पहिचानसे जैसे निज आत्माकी पहिचान होती है, वैसे ही निज आत्मस्वभावकी पहिचानसे शुद्ध आत्माकी पहिचान होती है तथा स्पष्टतया निज आत्मस्वभाव की पहिचानके बलसे शुद्ध आत्माकी पहिचान स्पष्ट होती है। शुद्ध आत्माके परिज्ञानके समय भी निज आत्माके ज्ञानगुएाकी परिणतिका ही अनुभव है। अतः यद्यपि तत्त्वतः निज आत्माके स्वभावकी परखसे शुद्धात्माकी परख हुई है तथापि उसका विषय प्रथम शुद्धात्मारूप परपदार्थ होनेसे संस्कारवश यही उपाय प्रथम आता है कि जो अरहंतको द्रव्यत्व गुएात्व पर्यायत्वसे जानता है, वह आतमाको जानता है।

द्रव्यत्व, गुएात्व व पर्यायसे प्रभुका स्वरूप— अब द्रव्यत्व, गुएा व पर्यायसे अरहंत का क्या स्वरूप है ? इसका वर्णन करते हैं । प्रथम यह जान लेना चाहिये कि द्रव्य, गुएा, पदार्थ क्या हैं ? जो ग्रन्वयस्वरूप है, तीनों कालोमें प्रत्येक परिएामनोमें जिसका प्रवाह है, ऐसा ग्रखंड एक वस्तु द्रव्य है और उस ग्रन्वयीके विशेषएा (शक्तियाँ) गुएा हैं और द्रव्यकी प्रतिसमयकी दशामें पर्याय हैं । ग्रब भगवान अरहंतमें (जो कि द्रव्यसे, गुएासे और पर्यायसे सभी दृष्टियोंसे शुद्ध हैं) द्रव्यत्व, गुएा व पर्यायको देखते हैं— यह चेतन है, यह ग्रचेतन है – इस प्रकार जिस एकका ग्रन्वय है, वह द्रव्य है, और जो ग्रन्वयस्वरूप चेतन द्रव्य है, उसके ग्राश्रित जो विशेषएा हैं, चैतन्य है, वह प्रण है । यह गुण सर्वगुणोमें प्रधान ग्रर्थात् द्रव्यकी विशिष्ट स्वरूप सत्ताका मूल होनेसे प्रधानदृष्टिसे विवेचित है । विशेषतया तो चेतन द्रव्यमें ग्रस्तित्व, वस्तुत्व ग्रादि अनेक सामान्यगुण एवं चेतनत्व ग्रमूर्तत्व ग्रादि ग्रनेक विशेषगुण हैं तथा पर्याय एक-एक समय मात्र जिनका काल सुनिश्चित है, ग्रतएव जो परस्पर एक दूसरेसे भिन्न है, चेतन वस्तुको ही परिएातियाँ हैं, वे सब पर्याय है ।

द्रव्य ग्रौर गुराको दृष्टिसे आत्मा व परमात्मामें अन्तरका अभाव--यहाँ द्रव्य ग्रौर गुराहष्टिसे निज आत्मा व विशुद्ध आत्मामें कोई भी अन्तर नहीं है, मात्र पर्यायदृष्टिसे अन्तर है। भगवान ग्ररहतका पर्याय सोलहबानसे तपाये गये सुवर्गके सदृश पूर्ग निर्मल है, विन्तु कर्मफलमें जुड़ जानेके उपयोगके कारण हम संसारियोंका पर्याय समज है। य,ाँ अरहत भग-

वानके द्रव्यत्व, जुणत्व, पर्यायत्वके जानने वाले आत्माको ज्ञाता होना कहा है, क्योंकि अरहत भगवानका गुएापर्याय भी ग्रत्यंत निर्मल है । ग्रतः पर्यायका गुरगोंमें ग्रभेदरूपसे समझमें ग्राना सूकर है। वैसे तो यथार्थतया किसी भी ग्रात्माको द्रव्यत्व, गुरात्व पर्यायसे जाननेसे पर्यायके ग्रभेदगत गुण ग्रौर गुराके ग्रभेदगत ग्रात्मतत्त्वका ज्ञान हो लेता है, परन्तु जहाँ द्रव्यस्वभावके प्रतिकूल पर्यायें होती हैं वहाँ पर्यायोंका अभेदीकरण सुकर नहीं है। जिस प्रकार दर्पणमें निजी स्वच्छता भी होती है, उसमें परपदार्थं रक्तपट आदिको निमित्त करके जो छाया परि-णति होती है, उस परिणतिका उपादान दर्पणकी निरुपाधि स्वच्छता है, किन्तु रक्तंच्छायापरि-णतिको उसकी स्रोतभूत स्वच्छतामें ग्रभेद करना दुष्कर होता है तथा यदि रक्तपट ग्रादि प्रतिकूल निमित्तके ग्रभावसे दर्पणकी स्वच्छतापर स्वच्छ छाया भी रहती है । उस स्वच्छ छायाका उसकी स्रोतभूत निजी स्वच्छतामें अभेदीकरण सुकर होता है । उसी प्रकार ग्रात्मामें दर्शन, ज्ञान, चारित्र गुएा होते हैं । उसमें परपदार्थं कर्मकों निमित्तमात्र करके जो विकृति होती है, उस विक्रतिका उपादान तात्किालिक योग्यतासंपन्न दर्शन, ज्ञान, चारित्र है, किन्तु विकृतिको उसकी स्रोतभूत दर्शनादिमें अभेद करना दुष्कर है तथा यदि मोहनीयादि प्रतिकूल निमित्तोंके ग्रभावमें ग्रात्माके दर्शनादि गुणोंकी स्वभावपरिएाति होती है, उस स्वाभावपरिएाति को उसके स्रोतभूत दर्शनादि गुणोंमें अभेद करना सुकर होता है और समस्त गुणोंका एक प्रधान भावमें ग्रभेद एवं स्वभावका स्वभाववानमें ग्रभेद सुकर है । जो इस प्रकार भेदोंको संक्षिप्त करके अभेदस्वभावमें पहुंच जाता है, वह निरपेक्ष यथार्थ स्वतंत्र आत्माको जानता है म्रौर उसका मोह लयको प्राप्त हो जाता है।

प्रभुमिलनसे मोहक्षय— यहाँ मोहके क्षयकी बात कही जा रही है । यद्यपि इस कालमें मोहका उपशम, क्षयोपशम तो हो लेता है, क्षय नहीं होता है तथापि चैतन्यस्वभावीकी प्रबल श्रद्धासे सम्यक्त्वका ऐसा प्रवाह हो लेता है कि जब तक मोह क्षयको प्राप्त न हो जाय, ग्रंतर नहीं पड़ता । यह बात तो यहाँ ग्रब भी हो ही सकती है । जो ग्ररहंतको द्रव्य, गुण, पर्याय से जानता है, वह ग्रात्माको जानता है, क्योंकि यथा द्रव्य, गुएा, पर्यायशक्ति ग्ररहंत भग्वान की है तथैव द्रव्य, गुएा, पर्यायशक्ति मेरी है—यह दृढ़तम विश्वास है, क्योंकि उसने ग्रपने ग्रापका ग्रपने स्वभावसे विश्वास किया है । वर्तमानमें जो क्षणिक विकार हो रहे हैं, जिनसे कि हममें ग्रौर ग्ररहंतमें ग्रंतर हो गया है । वे मेरे स्वरूप नहीं हैं, होते हैं, परन्तु ज्ञानी ग्रंत-रंगसे तो उनका ज्ञातामात्र है । जो ग्रात्मस्वरूपको जानते हैं व प्रभुस्वरूपसे मिलान करके ग्रात्मदेद्वारका दृढ़ ग्रौर विशद निर्एय रखते हैं, उनका मोह क्षयको प्राप्त हो जाता है । ग्रात्मोद्धारका स्वाधीन मार्ग—ग्रहो ! ग्रात्मोद्धारका मार्ग कितना स्वाधीन है ? हात्मोद्धारका उपाय सम्यग्जान है । इसमें किसी भी परवस्तुकी ग्र्यक्षा प्रतीक्षा, ग्राधीनतावी

1

बात कही गई है। निजस्वभावकी कारएगता ही सर्वदर्जावोंमें जोक्षका मार्ग है। निज स्वभाव अरहंत भगवानसे हीन नहीं है। जैसा अरहंत भगवानका स्वरूप है, वैसा ही मेरा स्वभाव है। परिएामनमें जैसे अरहंत प्रभु हैं, वैसा मैं भी अवश्य हो सकता हूं। स्वभावप्रतीति वालेके इस जोड़में कालके अंतरकी खबर भी नहीं है। अतः वर्तमानमें ही वह प्रभुमें अद्वैत हो रहा है। जहाँ पर्यायोंको गुरामें गुणको गुरामिं ग्रभेद करके द्रव्यकी प्रतीति हुई तो उस प्रतीतिके फल-स्वरूप ''कारणसदृशं कार्यम'' इस न्यायके अनुसार लक्ष्यके विषयभूत अखंड चैतन्यस्वभावको काररएारूपसे उपादान करके परिपूर्ण स्वभावका विकास हो जाता है। इसी दशाको जब तक शरीरका एक बेत्रावगाह रहता है अरहंत कहते हैं। जैसे अरहंतको द्रव्य, गुरा, पर्यायसे परखने पर निज स्वभावकी प्रतीति होती है, वैसे सिद्ध प्रभुको द्रव्य, गुण, पर्यायसे परखनेपर भी आत्मजान होता है तथापि यहाँ अरहंत देवको दृष्टान्तमें रखनेका मात्र प्रयोजन इतना ही है कि पहिले साकार अर्थात् सकलपरमात्मामें द्रव्य, गुएा, पर्यायको एरखनेकी हम साकार सकल आत्मावोंको विशेष सामज्जसता प्राप्त होती है एवं इस मनुष्यलोकमें विराजमान शुद्ध आत्मा अरहंतदेव ही हैं।

ग्ररहंत देवके द्रव्य, गुएा, पर्यायकी जो पद्धति है, वही मेरी है। जैसे ग्ररहंत देवके द्रव्यस्वभावमें से पर्यायें प्रकट हुई हैं, होती हैं, वैसे ही हमारे द्रव्यस्वभावमें से ही पर्यायें प्रकट होतो हैं। ग्ररहंत दशा भी मेरी मेरे द्रव्यस्वभावमें से ही प्रकट होगी। इस प्रतीति वालेको बाहर कुछ करना नहीं रह जाता (करना तो किसीको भी बाहरमें कुछ नहीं होता, मात्र करने का विकल्प ही मुग्धके होता है) मात्र निज चैतन्यस्वभावकी दृष्टि ही व रनेको होती है। यह दृष्टि स्वयंको परिणति है, इसका विषय भी स्वयं है, ग्रतः यह कार्य ग्रत्यंत स्वाधीन है।

श्रन्तस्तत्त्वको परिपूर्णता—मेरा ग्रात्मा परिपूर्ण है, विकार भी है। वहाँ भी परिपूर्ण व अघूरा कभी नहीं, मात्र परिएातिका अन्तर ही तो है। वह विकार मेरा स्वभाव नहीं, ऐसे विकारका प्रतिषेध करके समस्त शक्तियोंके अभेदस्वरूप निज आत्माको देखनेपर उपयोगमें भी अपूर्णता नहीं रहती, ऐसे परिपूर्ण निज आत्माका जिसे अनुभव है, उसे जगतमें कुछ वाछनीय नहीं है। यह चैतन्यस्वभाव ही मोहका नाणक है, उस स्वभावकी मुभे प्रतीति हो चुकी। स्रब मोहके क्षयमें शङ्का नहीं, ऐसे मोहक्षयके कार्यमें निःशंकता आनेपर मोहक्षय चाहे दूसरे तीसरे भवमें हो तथापि इस निःशङ्कताके बलपर इस प्रणालीमें अन्तर नहीं आवेगा।

आत्मज्ञानमें आहिंसाको प्रतिष्ठा- सर्वोत्कृष्ट कर्तव्य मात्र ग्रात्मज्ञान है, ग्रात्मज्ञानी ही ग्रहिंसक हो सकता है । वस्तुतः हिंसा स्वयं स्वयंकी करता है ग्रौर ग्रहिंसा भी स्वयं स्वयंकी करता है । मिथ्यात्व, क्रोध, मान, माया, लोभकी ५रिएाति ही हिंसा है ग्रौर इन परिएातियों का ग्रभाव ही ग्रहिंसा है । जो ऐसे परिस्पष्ट स्वरूपके उपयोगमें होता है, उसके मिथ्यात्वादि का ग्रभाव होनेसे ग्रहिंसा स्वयं है। यथार्थंतया ग्रह्यूत्त ग्रहिंसक है। वही सच्चा दयालु है। ग्रपनी दया ही सर्वोपरि है, ग्रपनी दया करने वालेके निजहिंसाका महान् पातक स्वयं दूर हो जाता है। इसी प्रकार ग्रात्मज्ञानी ही सत्य, ग्रचौर, सुशील ग्रौर ग्रपरिग्रही होता है। जैसे ग्ररहंतका ग्रात्मा पवित्र शुद्ध है, उसमें ग्रौर किसीका प्रवेश नहीं ग्रौर न स्वयंमें से किसीकी व्युच्छिति है। इस प्रतीतिसे ग्रपने स्वरूपकी ग्रोर भुकनेमें परिपूर्ण सत्य, बाह्यके सम्पर्कका ग्रभावरूप ग्रचौर्य, ग्रपने परिपूर्ण शीलमें स्थिरता ग्रौर सकल परपदार्थोंके ग्रहणका ग्रपरिग्रह स्वयं ही हो जाता है।

स्वभावदृष्टिरूप दया— संसारी प्राणीने परभावकी दृष्टिरूप महान खेद ही ग्रब तक किया, स्वभावदृष्टिरूप ग्रपनी दया नहीं की । इसीसे भवभ्रमरणका महान दंड भोगा । ग्रात्मा स्वयं विज्ञानघन ग्रौर ग्रानन्दमय है, इसमें कोई कमी नहीं है, जो बाहरसे कुछ जोड़कर ज्ञानी व सुखी बनाया जाय । इसी तरह जो ज्ञान व सुखका बाधक है, वह बाह्यमें कहीं नहीं है, वह मोह रागढेषरूप विकार परिणमन ही है । वह विकार स्वभावदृष्टिके बिना दूर नहीं होता । स्वभावकी परखका उपाय जिनके स्वभावका विकास हो गया है, ऐसे ग्ररहंत भगवानके द्रव्यत्व, गुरात्व, पर्यायत्वका निरीक्षण है । यहाँ ग्ररहंतके स्वभावको ग्रपने स्वभावके साथ 'एकरूप सादृश्य कर ग्रनुभव करनेकी बात है । इसी परिणतिसे ग्रात्मावगम होता है । ग्रब किस प्रकार ग्ररहंतको द्रव्यत्वादिसे विचारनेपर ग्रभेदस्वभावमें पहुंच होती है ? इस पद्धतिका वर्र्शन करते हैं ।

मोहक्षयके उपायमें दृष्टान्तपूर्वक एकत्वोपयोगका निर्देशन—जो ग्रन्तर.त्मा त्रिकाल रहने वाले उस समस्त एक ग्रात्मद्रव्यको (जिसे कि प्रकृतमें ग्ररहंतके उदाहरएासे प्रारम्भ किया है) एक ही कालमें ग्रहएा करता है, उस ग्रन्तरात्माके ग्रन्तरमें ऐसी प्रबल महिमा उठती है कि उसके निजस्वभाव सामान्यमें स्थिति हो जानेसे निराश्रयताके कारण मोह नष्ट हो ही जाता है। जानमें ऐसी ग्रद्भुत महान सामर्थ्य है कि त्रिकालसम्बंधी वह द्रव्य एक क्षरणकी ज्ञानपर्यायोंमें जान लिया जाता है। यह त्रैकालिक द्रव्य विकल्परूपसे एक कालमें पूर्ण नहीं जाना जा सकता है, किन्तु निर्विकल्प पद्धतिमें परिपूर्ण ज्ञात हो जाता है। जैसे मोतियोंका एक लम्बा हार है, वह रामस्त एक कालमें ग्रनुभव होता है, परन्तु यदि एक-एक मोतीपर दृष्टि हो तब वह समस्त एक कालमें नहीं जाना जाता, ग्रभेददृष्टिमें भी वह हार उतना ही जाना जाता है जितना कि वह पूरा है। इसी तरह इभेददृष्टिमें वह ग्रात्मा परिपूर्ण ही जाना जाता है। यह ग्रभेददृष्टि ग्रयवा त्रिकालकी एक कालमें तुलना किस पद्धतिसे होती है ? वह इस प्रकार है–जैसे एक हार के ग्रनुभवको करने वाला समस्त मुक्ताफलोंको हारमें ही संक्षिप्त गमित कर देता है वैसे ही यह ग्रन्तरात्मा चेतनकी सर्वविवर्तोंको उनके पूल स्रोतभूत चेतामें ही संक्षिप्त कर देता है तब वहाँ

मात्र चेतन द्रव्यका— निविकल्प इह्यका प्रतिभास होता हूँ। दिई एण विशेष्यत्वकी वासना दूर हो जाती है तब जैसे हारमें रवभावसे जैसे रवच्छताका प्रतिभास चलने तगा था वह भी हारमें भेदरूपसे नहीं रहता, वैसे ही पर्यायोके ग्रंतर्धानके पश्चात् प्रतिभासमें ग्राया हुग्रा चंतन्यस्वभाव चेतनमें भेदरूपसे नहीं रहता। वहाँ जैसे केवल हारका ग्रवगम रह जाता है, इसी प्रकार केवल ग्रात्माका ग्रवगम रह जाता है। जहाँ केवल ग्रात्माका परिच्छेदन है—ग्रमुक वर्ता है, ग्रमुक कर्म है, ग्रमुक क्रिया है, ऐसा विभाग नष्ट हो जाता है। यहाँ जैसे हार पहिनने वाला पुरुष हारकी शोभाके सुखका ग्रनुभव करता है, किन्हीं विकल्पोंको नहीं, वैसे स्वसंवेदक ग्रतीन्द्रियज्ञान के साधनसे ग्रभेदरूप ग्रात्माके सुखको ग्रनुभवता है। इस तरह जब क्रियारहित निश्चल चैतन्य-स्वभावोपयोगी होता है, वहाँ मोहका ग्राश्रय ही नहीं रहता, सो वह मोह लयको-क्षयको प्राप्त हो जाता है।

म्रपूर्व धर्मसाधन --- कितना अपूर्व किन्तु स्वाधीन सरल उपाय है सर्व विपदावोके भज्जन कर लेनेका । इस निष्क्रियकी ओर उन्मुख करने वाले पुरुषार्थके अतिरिक्त जो भी परविषय करते हुए व भेदको विषय करते हुए विकल्प हैं, वे चाहे अनाकुल सुखसंवेदनके पूर्व-वर्ती रहे आवें, किन्तु अनाकुल निर्विकल्प अवस्थाको प्राप्त नहीं करते ।

यह धर्मके प्रारम्भकी बात है, जिसने ग्रपने ग्रात्माको नहीं जाना वह पर्यायको लक्ष्य करके कितने ही कठिन बत, उपवास, तप कर ले, परन्तु शांतिको प्राप्त नहीं होता । वहां यदि ग्रानंद मानता है तो वह भी एक लौकिक मुख है । धर्म चैतन्यस्वभावके ग्राश्रयसे होता है, परके लक्ष्यसे पुण्य पाप, लौकिक सुख दु:ख, शुभोपयोग ग्रशुभोपयोग होते हैं, वह पर चाहे स्वयंके विशेषरूप हो या परद्रव्यरूप हो, उस पर्यायके लक्ष्यमें ग्रटक जाने वाला पर्यायदृष्टि ग्रज्ञानी धर्मका प्रारम्भक भी नहीं है । यह बहिरात्मा ग्रात्माका पर्यायसे ही पहिचान कर रहा है, कुछ ज्ञानमें बढ़ा तो द्रव्य, गुण, पर्यायको भेदसे ग्रहण कर रहा है, इसलिये भेदोंके ग्राश्रयसे मोह बसाता है । परंतु जिस ग्रन्तरात्माने पर्यायोंको गुएामें, गुएाको गुएामिं ग्रन्तर्धान करके ग्रभेदस्वरूप निजका ग्रनुभवन किया, वहां ग्रखण्ड ग्रभिन्नके लक्ष्यसे ग्रभिन्न ग्रविकारी पर्याय प्रकट होती है । ग्रतः बेचारे मोहको कोई ग्राश्रय नहीं मिलता भ

प्रभुस्वरूपके ग्रवगममें आदेशोंका विधान-यहाँ ग्ररहंतको द्रव्यत्व, गुएात्व, पर्यायत्वसे जाननेका विकल्प तब तकका है जब तक त्रैकालिक आत्मा सर्वस्वरूप परिपूर्ण एक कालमें ग्रनुभूत नहीं होता । इन विकल्पोंके द्वार। अखण्ड आत्मा लक्ष्यरूप किया गया है, उस अखंड अभेदरूप आत्माके लक्ष्यसे विकल्पोंको तोड़कर अभेद आत्माकी उपलब्धिका आदेश है । ज्ञानीके अखण्ड अभेद आत्माके अनुभवके समयकी पर्यायमें पहिले पीछे स्वभावरूपत का निषेध है व ग्रनुभव कालमें भी इससे विपरीत श्रद्धा नहीं रखते ।

-4

ग्ररहंतके स्वरूपको जाननेपर पूर्वापर दशायें, उपाय, उपेय सर्वं कुछ जान लिया जाता है । ग्ररहंत भी पहिले ग्रज्ञानदशामें थे, उनकी ग्रात्माने पूर्व हुए ग्ररहंतनो द्रव्यत्व, गुरात्व, पर्यायत्वसे जानकर ग्रपने स्वरूपको पहिचाना और उस ग्रात्मज्ञानकी स्थिरतासे शुद्धताको वृद्धि द्वारा परमपवित्र ग्रवस्था प्रकट की है, वे द्रव्यसे ग्रौर गुणसे तो शुद्ध थे ही ग्रब पर्यायसे भी शुद्ध हो गये हैं, इस प्रकार वे सर्वं ग्रोरसे शुद्ध हैं ग्रौर ग्रनन्तकाल तक शुद्ध रहेंगे । ग्ररहंतके स्वरूपको जानकर ग्रात्मस्वरूपकी भी उपलब्धि होती है—जैसा ग्ररहंतका स्वरूप है सो मेरा है । पर्यायमें जो विकार है सो यद्यपि निजशक्तिका विकार परिरामन है तथापि मेरा स्वभाव-स्वरूप नहीं है ।

802

की तरह ग्रत्यन्त निर्मल जानना चाहिये। जैसे कोई भी शुद्ध सुवर्ग्स पहिलेसे ही शुद्ध न था प्रत्येक सुवर्ण पृथ्वीकाय है वह पृथ्वीकायिक बिना नहीं हो सकता है ग्रर्थात् सुवर्ण पहिले खान में सुवर्र्णपाषाण था । उसे ग्राँच पाकपर उतारा गया तब परद्रव्यका मेल समाप्त होकर शुद्ध हुग्रा, इसी तरह प्रत्येक अरहंत पहिलेसे ही शुद्ध न थे, सर्व जीवोंका ग्रादि आवास निगोद है। -व्यवहारसे क्षयोपशम लब्धिविशेष ग्रादिका सुयोग पाकर निश्चयत: ग्रपनी मलीनताका यथायोग्य अभाव करके उत्तम भव धारण कर मनुष्यभव पाकर आत्मपुरुषार्थं द्वारा आत्मज्ञान पाकर निज चैतन्यमें प्रतपनरूप तपके द्वारा घातिया कर्ममल दूर होकर म्रात्मासे मोह राग द्वेषादि विभावका क्षय करके निर्मल दशा प्रकट की है । यहाँ स्वभावदृष्टिसे देखो तो जैसे ७४--- ८० टंची सोना हो, चाहे सौ टंची सोना हो, दोनों स्वभावतया समान हैं, हां वर्तमान दशामें ग्रवश्य ग्रन्तर है । स्वभावकी समानताकी श्रद्धा होनेपर ही ७५ टंची सोनाको ग्रत्यन्त निर्मल बनानेके वास्ते सौ टंची सोने (जो कि पर्यायसे भी शुद्ध है) से मेल किया जाता है ग्रौर फिर जो अशुद्ध सुवर्र्णमें अशुद्धता जात हुई, उसे सुवर्णमात्रके विकासके लक्ष्यसे अन्य पाकपर उतारा जाता है। इसी प्रकार मैं स्वभावसे अरहंतदेवक्की आत्माके स्वभावके समान हूं, मात्र वर्तमान ग्रवस्थामें ग्रंतर है। ग्रंतर करने वाला जो विकार है, वह मेरा स्वभाव नहीं है, क्षणिक पर्यायरूप है। इसे जिस उपायसे अरहतदेवकी आत्माने क्षय कर दिया है। मेरे भी उस ग्रविकारी स्थायी स्वभावदृष्टि द्वारा क्षय हो जायगा । ज्ञानी ग्रशुद्ध ग्रवस्थामें भी वर्तमान निज ग्रात्माको निर्मल ग्रात्माके साथ मेल करता है, फिर उसे जो निर्मल ग्रात्माको लक्ष्य कर ग्रपनी ज्ञानपरि**गातिसे स्पष्ट स्वभाव दिखा है, उसके बलसे** प्रशुद्धताको दूर कर देता है । परिस्पष्ट ग्रात्मस्वरूपके ग्रवगमसे प्रभुतालाभके उपायका निर्राय-ग्रारहतके परिस्पष्ट

परिस्पष्ट आत्मस्वरूपक अवगमस प्रमुतालामक उपायका निर्णय — अरहतक पारस्पष्ट स्दरूप जाननेसे म्रात्माकी पद्धतिका स्पष्ट शीघ्र निर्णय हो जाता है। जैसे अरहतका म्रात्मा सर्व लोकालोकको जानकर भी लोकालोकसे अत्यंत पृथक् है इसी तरह जगतके सभी म्रात्मा

Fr. A.

⋟

परपदार्थोंको जानकर भी परपदार्थोंसे ग्रत्यंत पृष्टक् हैं। जैसे ग्ररहंत प्रभुका मुख ग्रात्मस्वभाव से प्रकट होता है, वैसे जगतकी सभी ग्रात्मावोंका मुख निज मुख शक्तिकी परिएातिसे प्रकट होता है, ग्रन्य किसी भी परपदार्थसे नहीं। जैसे ग्ररहंत प्रभुका ग्रात्मा ग्रपनी ही परिएातियों का ही कर्ती है ग्रन्य किसीका नहीं वैसे ही सर्वं प्राएगी भी ग्रपनी परिएातियोंके कर्ता हैं किसी परद्रव्यकी परिएातिके कर्ता नहीं हैं। ग्ररहंतदेव जैसे परसे ग्रकिञ्चन ग्रपनेसे परिपूर्ए हैं ऐसा ही हमारा ग्रात्मा है। ग्ररहंतदेव पुण्य पापरहित, परिग्रहरहित ग्रौर ग्रपने ज्ञानदर्शन ग्रादि सर्वशक्तियोंसे परिपूर्एा हैं, इसी प्रकार मैं ग्रात्मद्रव्य भी पुण्य-पापरहित ग्रपने ज्ञान, दर्शन ग्रादि सर्वशक्तियोंसे परिपूर्एा हैं, इसी प्रकार मैं ग्रात्मद्रव्य भी पुण्य-पापरहित ग्रपने ज्ञान, दर्शन ग्रादि सर्वशक्तियोंसे परिपूर्एा हूं। इस प्रकार ग्ररहंत देवकी तुलनासे निज स्वभावोन्मुखताके विकल्प करके उन विकल्पोंको भी तोड़कर स्वभावमें एकाग्र हुग्रा यही पुरुषार्थ मोहका क्षय कर देता है। ग्ररहंतके स्वरूपको देखकर ग्रपनी प्रतीति करने वालोंको परद्रव्यको करने या परद्रव्यसे ग्रपना कुछ करानेको प्रतीक्षा नहीं रहती है। इसलिये विकल्पोके महान क्लेशसे दूर हो जाता है।

प्रभेद ब्रह्मके ग्रनुभवसे मोहसेनाकी विजय — कर्ता कर्म क्रियाके विभागके विकल्प ग्रस्थिरता ग्राकुलता उत्पन्न करते हैं। जहां मैं ही कर्ता हूं, कर्म हूं, क्रिया हूं — इस प्रकारके ग्रस्थिरता ग्राकुलता उत्पन्न करते हैं। जहां मैं ही कर्ता हूं, कर्म हूं, क्रिया हूं — इस प्रकारके ग्रभिन्न कर्ता, कर्म, क्रियाका ग्रनुभव किया वहां तदनंतर पर्यायको गुरामें, गुणको द्रव्यमें ग्रन्त-र्लीन कर देनेके काररा यह ग्रभिन्न कर्तु कर्म क्रियाका भी भेद क्षीरा हो जाता है ग्रौर ज्ञान-र्लान कर देनेके काररा यह ग्रभिन्न कर्तु कर्म क्रियाका भी भेद क्षीरा हो जाता है ग्रौर ज्ञान-स्वभाव वृंहणशील होता है, इसी शक्तिके काररा इस ग्रात्माका नाम ब्रह्म भी है। इस ब्रह्मके ग्रनुभवको प्राप्त — निष्क्रिय चैतन्यमात्र ग्रसीमित भावको प्राप्त ग्रन्तरात्माके निष्कंप निर्मल प्रकाश वाले रत्नकी तरह (जैसे वहाँ ग्रंधकारको ग्रवकाश नहीं) निराश्रयता होनेसे वहा मोहां-धकार प्रलीन हो जाता है।

यदि ऐसा ही हुग्रा तो मैंने मोहकी सेनाके जीतनेका उपाय पा लिया। यहाँ शंकारूप बात नहीं है, यह तो जाननेके बाद निःशङ्क शिष्य धर्मकी सरलता, स्वाधीनता व सुकरता समभकर कि बस इतना ही काम है-खुदका खुदमें जाननमात्रकी ही बात है तो मोहसेनाके जीतनेका उपाय तो यही हाथमें ही है, प्राप्त हुग्रा। ग्रब यह ग्रलौकिक धनी जिसने सम्यग्ज्ञान रूपी चिन्तामणि प्राप्त कर लिया है, वह इस ग्रोर जागता ही रहता है, क्योंकि ग्रपूर्व रत्नको हस्तगत कर लेनेपर उसकी स्थिर व्यवस्था व्यवस्थित जब तक नहीं कर पाता है तब तक वह समभता है कि इस प्रकार ग्रजौकिक स्वभावदृष्टिसे यह सम्यवत्वरूपी चिन्तामणि प्राप्त भी कर लिया तब भी मेरा प्रमाद इस रत्नका चोर है। इसलिये यह ज्ञानी जागता ही रहता है, ग्रपने स्वभावके उन्मुख होनेको यत्नशील रहता है।

सम्यक्तवचिन्तामणिको रक्षाके लिये ज्ञानजागरण--ाह सम्यवत्व िन्तामणि है।

चिन्तामणिके सम्बन्धमें यह किम्बदन्ती है कि इस रत्नके हस्तगत होनेपर जो जो विचारो, उसकी पूर्ति हो जाती है, परन्तु किसी भी पाषाएगमें रत्नमें ऐसी शक्ति नहीं है कि उसके पाने पर जो जो विचारो, वह प्राप्त हो ही जावे । किन्तु सम्यक्तव ही चिन्तामरिए है, इसके पानेपर सर्व ग्रर्थको सिद्धि हो जाती है । जहाँ समस्त परपदार्थोंसे परभावोंसे पृथक् निज चैतन्यभावमें स्थिरता हो जाती है, निविकल्प स्वानुभव होता है वहाँ समस्त ग्रनन्त पदार्थोंमें मोह, राग, द्वेषका ग्रभाव होनेसे ग्रनन्त ग्राकुलताका ग्रभाव हो जाता है, वहाँ सर्व ग्रर्थकी सिद्धि ही हुई । उस सम्यक्त्वरूपी चिन्तामणिके पानेपर भी यदि प्रमाद रहा ग्रर्थात् विषयकषाय भाव रहा तो सम्यक्त्वरूपी चिन्तामणिके पानेपर भी यदि प्रमाद रहा ग्रर्थात् विषयकषाय भाव रहा तो सम्यक्त्वरूपी चिन्तामणिके पानेपर भी यदि प्रमाद रहा ग्रर्थात् विषयकषाय भाव रहा तो सम्यक्त्वरूपी रित्न रुल जायगा । यह चोर कहीं बाह्य ग्रर्थमें नहीं है वह मेरी ही ग्रसाव-धानीका परिएामन है, इसीलिये उसका बड़ा धोखा है । यह इतना बड़ा धोखा है कि यदि इस के चक्रमें ग्राये तो फिर ऐसा भी संभव है कि कुछ कम ग्रर्खपुद्गलपरिवर्तन काल तक संसार-चक्रमें रुलना पड़ेगा । ग्रतः यहाँ ग्रन्तरात्मा बार-बार जागता है—यहाँ जागनेका तात्पर्य ग्रपने ग्रापको रागढो धमें बचाकर शुद्धस्वरूपमय ग्रपने ग्रापको प्राप्त करनेका यत्न है । वह किस प्रकार जागता है, इसका विवरएा श्री भगवान कु दकु द ग्राचार्यं करते हैं—

जीवो ववगदमोहो उवलद्धो तच्चमप्पणो सम्मं।

जहदि जदि रागदोसे सो ग्रप्पाएं लहदि सुद्धं ॥ ५१।।

निजस्वरूपाचरएासे शुद्धात्मत्वका लाभ—जिसका मोहभाव दूर हो गया है, ऐसा जानी जीव ग्रात्माके सम्यक् शिवमूल यथार्थ स्वरूपको प्राप्त करता हुग्रा भी यदि रागद्वे परूप प्रमाद भावको त्याग देवे तब वह जीव शुद्ध निर्मल ग्रात्माको प्राप्त होता है । मोहको दूर करनेका उपाय ऊपर कहा गया उपाय है । ग्रर्थात् ग्ररहंतको द्रव्य, गुण, पर्यायसे जानना ग्रौर प्रपने स्वभावसे एकमेक करना ग्रौर पर्यायको गुणमें गुणको द्रव्यमें ग्रन्तर्लीन करके निष्क्रिय चैतन्यमात्रका ग्रनुभव करना मोह दूर करतेका उपाय है । यह उपाय सरल स्वाधीन होनेपर भी ग्रबसे पहिले कठिन ही रहा है, इसमें निमित्त कारएा मोहनीय कर्मका विपाक है । प्रत्येक द्रव्य स्वतंत्र है, मात्र ग्रपनी ही परिएातिसे सब परिएामते हैं, किन्तु जो स्वभावविरुद्ध परिएामन है, उसमें निमित्तका ग्राश्वयमात्र होना ग्रावश्यक है । जैसा यहां ग्राप दरीपर बैठे तो दरीने जबरदस्ती आपको नहीं बिठाया है कि ग्राप स्वयं दरीको ग्राश्वयमात्र करके ग्रपती क्रियासे बैठ गये । यहाँ मैं तख्तपर हूं, तो तख्तने जबरदस्ती तो हमें बिठाया नहीं । हम ही स्वयं प्रपनी कषायचेष्टासे प्रेरित होकर निमित्तके निमित्तकी परम्परापूर्वक यह शरीर शरीरक्रियासे परिणत होता हुग्रा तख्तको ग्राश्वयमात्र करके बैठ गये । ऐसी प्रक्रिया सर्वनिमित्तोंकी जानना, फर्क इतना है कि जहां परस्पर निमित्तनैमित्तिक सम्बंव है, वहां कुछ विशिष्टता नजर ग्राती, पिर भी सर्वत्र र्ह्रवय परस्पर ग्रत्याभावको लिये हुए हैं । प्रकृतमें विभावपरिएामोंको

## प्रवचनसारः प्रवचन

1

•

∢

निमित्तमात्र पावर बढ हुए मोहनीय वर्म स्पर्द्धकोके दिपावको निमित्तमात्र पाकर जीवकी निज स्वरूपाचरणमें कुछ भो सावधानी न रही तो वह ग्रशुढ ग्रात्माको ग्रर्थात् संसरणको प्राप्त होता रहेगा ।

क्षयोपशमलब्धिका लाभ स्यंग्त्वयाक्षिके ग्रथं ४ लब्धियाँ होती हैं। जिसमें सर्वं प्रथम लब्धिका नाम क्षयोपशमलब्धि है, जिसका ग्रर्थ सर्व कमोंके ग्रनुभाग ग्रादिमें शिथिलता होना है। सो सर्वप्रथम कमोंकी शिथिलता होना ग्रात्मोन्नतिमें ग्रावश्यक है। यदि ऐसा न हो तो क्या काररण है जो विशिष्ट विशुद्धिका पात्र जीव नहीं होता है। यदि ग्रकाररण ही कहो तो व्यतिकर संकर हो जायगा। यदि यह कारण कहो कि खुदने खुदपर दृष्टि नहीं की वो यह तो प्रश्नसम उत्तर हुग्रा। यही तो पूछा जा रहा है कि क्यों खुद खुदपर दृष्टि न कर सका ? कर्मोके फलोंमें क्यों जुड़ता रहा ? इसका समाधान मोहनीयकर्मके विपाकको निमित्त माननेके ग्रतिरिक्त ग्रन्य कुछ नहीं है। ऐसा माननेपर पुरुषार्थको ऐकान्तिक पराधीनता नहीं ग्राती है, क्योंकि हम लोग जिस ग्रवस्थामें बैठे हैं, वहां उतने क्षयोपशमकी तो निश्चितता है ही। ग्रब पुरुषार्थके लिये बहाना करना ठीक नहीं है, यह तो प्रथम ग्रवस्थाकी बात कही है। वहाँ भी वह विभाव कर्मके ग्राधीन नहीं, स्वके चतुष्टयके ही ग्राधीन है, पर तो मात्र निमित्त है। ग्रात्मभाव ग्रौर कर्मविपाक—दन दोनोंमें मुठाबलेतन ग्रात्मभावकी विशिष्टता है, क्योंकि यह ईश्वर है, फिर भी ग्रत्यंत तीबमोहकी निम्न ग्रवस्थामें जीवके उन्नतिका प्रारम्भ क्ष्योपशम-लब्धिसे होता है। ऐसा होनेपर भी कर्मसे परिणति नहीं होती, सर्व द्रव्योंका ग्रपने ग्रंतरमें ही परिणमन होता है।

मोहप्रक्षयके होनेपर रागढ़े पका शोघ क्षय—द्रव्य है ग्रौर उसकी पर्याय है। पर्याय द्रव्यस्वभावकी ही प्रतिसमयकी ग्रवस्था है, वह जिसका परिएामन है, उसपर दृष्टि जाय तो पर्याय गौएा होकर मात्र द्रव्य ग्रनुभवमें रहे—इस तत्त्वको जिसने जाना, उसने ग्रात्माको जाना ग्रौर उसके मोहका ग्रपसरण हुग्रा। इस प्रकार उपवर्णित स्वरूपके उपायसे मोहको दूर करके भी व भले प्रकार ग्रात्मतत्त्वको प्राप्त करके भी यदि रागढ़े पको कोई निर्मूलन करता है तो ही शुद्ध ग्रात्माको ग्रनुभवता है। रागढ़े पको पुष्ट करने वाला मोह है, जैसे वृक्षकी हरियालीका पोषक वृक्षकी जड़ है। वृक्षकी जड़ मिट जानेपर हरियाली कब तक रहेगी ? इसी प्रकार मोह के दूर होनेपर रागढेष कब तक रहेगा ? फिर भी यदि रहे हुए रागढेषका ग्रनुवर्तन करेगा। तो प्रमाद विषयकषायके तंत्र होनेसे लुट गया है, शुद्ध ग्रात्मतत्त्वकी प्राप्तिस्वा प्रनुवर्तन करेगा। जिसका ऐसा निर्धन होता हुग्रा ग्रंतरंगमें संतप्त ही होवेगा। इस रागढेषकी द्रा दाका कारण देवस्वरूपकी मूढ़ता है ग्रथवा जहाँ मोहादि भावोंका उदय हुग्रा, वहाँ देदस्वरूपमें मुग्ध हो जाता है। तो देवस्वरूपका भूल जाना व मूढ़ता हो जाना पुनः प्रतनका साधन हो जाता है।

अरहंत प्रभुके रवरूरको द्रव्य गुरा पर्यायोंसे जानकर पश्चात् तद्रूप जो निज शुद्धात्मस्वभाव है, उसमें स्थिर होकर मोक्षमार्गका ग्रंतिम स्थान पावेगा । उदयमें ग्राते हुए रागद्वेषका ग्रनुवर्तन न करना ग्रन्तरात्माका पुरुषार्थ है । ग्राये हुए को पूछना उससे निवृत्त होनेका उपाय है ।

श्रन्तस्तत्त्व चिन्तारत्नके लुट जानेका कारण प्रमादाधीनता-इस श्रात्माका शुद्ध ग्रात्मतत्त्वरूपी चिन्तारत्न लुट गया, इसका ग्रंतरंग कारएा उस ही ग्रात्माका प्रमादके ग्राधीन हो जाना है। जैसे लोकमें वहते हैं कि अपनी सावधानी नहीं करते, दूसरोंको लुटेरा कहकर कोसते हो, इसी तरह ग्रात्मा ग्रपनी सावधानी नहीं करता ग्रौर बाह्य पदार्थको ग्रपने शुद्ध विकासका लुटेरा कहते हैं । बाह्य द्रव्य अपनी ही परिएातिका कर्ता है । एक द्रव्य दूसरे द्रव्यकी परिणतिको त्रिकालमें भी नहीं कर सकते । यदि कोई किसीकी परिणति कर दे ग्रर्थात् उस पर्यायमें उस काल तन्मय हो जावे तो द्रव्यका ही ग्रखंड स्वरूप न रहनेके कारएा नाश हो जावेगा । तब यहाँ जो श्रात्माकी विकृत ग्रवस्था हो रही है, वह उस ही की भूलका परिएााम है । ग्रात्मस्वभावको भूल जानेसे जो विपदा ग्राती है, उससे वह ग्रन्तरंगमें महान संतप्त होता रहता है। जो भूल करता है वही संतप्त होता है, यह द्रव्यदृष्टिंसे कथन है। भूल करने वाली पहिली पर्याय है ग्रौर संतप्त करने वाली पर्याय ग्रगली पर्याय है । यह भेद पर्यायदृष्टिसे कथन है। यथार्थतया तो भूल करते समय ही वही पर्याय भूलके फल आकुलताको भोगती है और उस समयकी ग्रवस्थाको निमित्तमात्र पाकर कर्मरूप हुए कार्माणवर्गणावोके उदयकालमें उपचार से पूर्व क्रियाके फलको भोगते समय प्रमाद (भूल) को वही पर्याय करती है । मेरे चोर मेरे ही ग्रंदर हैं, परन्तु स्वभावमें नहीं, क्योंकि वह चोर विभाव पर्याय है, ग्रौर सभी पर्यायोंका प्रवेश स्वभावके ऊपर है और्थात् स्वभावकी निरुपाधि प्रथवा सोपाधि क्षरिएक परिएातियां हैं । सो ये जो लुटेरे मेरे ग्रन्दर हैं, वे रागद्वेष ही हैं । ग्रतः मुफ्ते इन रागद्वेष विभावोंके निषेधके लिये ग्रत्यंत जागृत रहना चाहिये ।

रागद्वेषके निर्मूलनमें परिस्पष्ट शुद्धात्माका लाभ—इस गाथामें मोहके ग्रपसरएाकी बात कही गई है ग्रौर बताया है कि मोह दूर करके भी ग्रात्मतत्त्वको प्राप्त करके भी यदि रागद्वेषका निर्मूलन करें तो शुद्धात्माका ग्रनुभव होता है। यहाँ सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञानका एक साथ होना सूचित किया है। जिस कालमें मोह (ग्रज्ञान) का विनाश है उसी कालमें ग्रात्मतत्त्वका ग्रवगम है, किन्तु ग्रभी चारित्रको प्राप्ति नहीं है। इसलिये कहते हैं कि यदि राग-द्वेषका निर्मूलन करें तो शुद्धात्माका ग्रनुभव हो। यहाँ बताया गया है कि शुद्धात्माकी रुचि रूप सम्यग्दर्शन व ग्रात्मतत्त्वके ग्रवगमरूप सम्यग्ज्ञानकी प्राप्ति होनेपर भी रागद्वेषका निर्मूलन न हो तो शुद्धात्माका ग्रनुभव नहीं होता। शुद्धात्माका ग्रनुभव सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान व स्व-रूपाचरए। चारित्रकी विशेषता—इन तीनों करि साध्य है। रागद्वेषकी प्रवृत्तिमें शुद्धात्माका

1

संसरएके निवार एके लिये अत्यन्त जागर एकी आवश्यकता इस गाथा में बताया जा रहा है कि उक्त उपायसे आत्माका परिज्ञान भी हो जावे, किन्तु जब तक भेदरूप विकल्प बना रहता है तब तक शुद्धातमाका अनुभव है। क्योंकि पर्यायोंको गुणमें, गुराको द्रव्यमें विलीन करके द्रव्य विकल्पको भी तोड़कर शुद्ध आत्माका अनुभव होता है। वहाँ जो पहिले अरहंत देवकी भक्तिरूप भाव है, वह शुद्धात्मासे विलक्षरण होनेसे विकृत भाव है, विकारसे धर्म नहीं होता, उस विकाररूप विकल्पसे मुक्त होकर शुद्धात्माका अनुभव होता है। वहाँ, यह बात अवश्य है कि जिसके विषयकषायरूप तीव्र राग है, आईद्धक्तिरूप मंदरागकी योग्यता ही नहीं है, वह आविकारी आपके उन्मुख होनेका प्रथम पात्र भी नहीं है, परन्तु जो भक्तिरूप मंदरागमय पर्याय में ही अटक जावे तब वह भी अविकारी भावके उपयोगका पात्र नहीं है, और जो विषयकषाय के रागमें अटक जाय तो सम्यवत्व पाया हो तो वह भी नष्ट हो जाता है। अतः मुक्ते रागद्वेष के निवारएके अर्थ अत्यंत जागृत रहना चाहिये।

S.

गाथाःद२

1

थिक नाश तो है ही । भगवंत ग्ररहंत देवाधिदेवने (वयं इस मार्गका ग्रनुभव किया ग्रौर सफल हुए । सफल होकर निरीह दिव्यध्वनि ढारा लोगोंको बतानेमें निमित्त कारएा हुए । मोक्षमार्ग निज ग्रात्मस्वभावकी रुचि प्रतीति स्थिति है, ग्रन्य नहीं है । ऐसी परिपूर्एा श्रद्धा हुए बिना मोक्षमार्गका प्रारम्भ नहीं होता । जैसा तत्त्व है, वैसी ही बुद्धिकी व्यवस्था करनेमें लौकिक सुख तो सिद्ध होता ही है, पारमाथिक सुखकी सिद्धि भी यही है, ग्रन्यत्र भावोंमें नहीं है । ग्रतः ऐसी मतिकी व्यवस्था होना ग्रत्यंत ग्रावश्यक है । उसीका विवरएा करते हैं---

सव्वेवि य ग्ररहंता तेए विधाएोएा खविदकम्मसा ।

प्ररहंत प्रभुको वर्तमानता—भगवान अरहंत देव अनन्त हो गये हैं । १ भरतचेत्र व १ ऐरावतचेत्र, इन १० कर्मभूमियोंमें अर्थात् इन चेत्रोंके उत्सर्पिणी अथवा अवसर्पिणी कालके चतुर्थकालमें उत्पन्न हुए भव्यात्मा अरहंतदेवके द्रव्य, गुएा, पर्यायोंको जानकर अपने आपको पहिचानकर निज शुद्धात्मानुभूति करनेके उपायसे अरहंत हुए हैं । इनमें प्रत्येक चतुर्थंकालमें दुए २४ तीर्थंकरोंने विशेषरूपसे भव्य जीवोंको दिव्यध्वनि दी है । इसमें कहीं रागभाव नहीं है, यह तीर्थंकर प्रकृतिके उदयका फल है । ऐसे चतुर्थंकाल आनन्त हो चुके हैं तथा १ महा-विदेहोंमें सर्वदा मोक्षमार्ग चलता रहता है । वहाँके उत्पन्न निकट भव्य आत्मा सदा मोक्ष जाते रहते हैं । इस प्रकार अतीतकालमें अनन्त अरहंत हो गये हैं, भगवन्त तीर्थंकर हो गये हैं । उन्होंने अन्य कोई उपाय न होनेसे एकमात्र इस ही निज शुद्धात्मानुभूतिके उपायसे कर्मांशोंका क्षय किया है । यहाँ कर्मांश शब्द देनेका भाव यह है कि कर्मोंका काण्डकोंकी विधिसे क्षय होता जाता है । जिन्होंने उस पारको पाया है, वे ही बीचका मार्ग जो तिरनेका उपायरूप है कहनेमें प्रामाणिक समभे जाते हैं । इस ही कारण ये अरहंत प्रभु ही परम आप्र हैं, इन्होंने

## प्रवचनसार प्रव न

5

€:

स्वयं निज शुद्धात्माका क्रनुभव करके कर्मांशोंका क्षय किया है ग्रौर ग्रन्य भव्यात्मावोंको, मुमुक्षुवोंको ग्रतीतकालमें उस हो प्रकार उपदेश दिया है व वर्तमानमें भी महाविदेहादिमें इस ही यथार्थमार्गका उपदेश दे रहे हैं, ग्रौर उपदेश देकर निरीह होने वाली उस क्रियासे भी विराम लेकर ग्रयोगस्वरूपी द्रव्यकर्म भावकर्म नोकर्म इन तीनों प्रकारके मलोसे ग्रत्यन्त रहित होकर निश्चेयस ग्रर्थात् परमकल्याणको प्राप्त हुए हैं। इसलिये यह स्वातंत्र्य ग्रौर ग्रभेदीकरण मोक्षमार्ग है ग्रन्य नहीं, यह निश्चय किया जाता है।

प्रभुस्वरूपके ग्रवगमसे स्वतंत्रताका ग्रवलम्बन — जिसने ग्ररहंतके द्रव्य, गुएा, पर्यायको जाना उसने स्वतंत्र स्वरूप ही जाना । जैसे ग्ररहंतदेवका ग्रात्मद्रव्य स्वतंत्र स्वयं रक्षित ग्रखंड सत् है, वैसे ही मैं भी स्वतंत्र स्वयंरक्षित ग्रखंड सत् हूं । इसी प्रकार गुएा भी स्वतंत्र स्वयंरक्षित ग्रखंड सत् हैं, पर्याय भी गुएाकी परिएातिमात्र है, वह भी ग्रवश्यंभावी है, वह भी ग्रपने काल में होती ही है । पर्याय भी गुएाकी परिएातिमात्र है, वह भी ग्रवश्यंभावी है, वह भी ग्रपने काल में होती ही है । पर्याय गुएाकी परिएातिमात्र है, ग्रतः पर्याय न ग्रन्य द्रव्यसे ग्राती है, न ग्रन्य गुएाोंसे ग्राती है, न ग्रन्य पर्यायोंसे ग्राती है । सूक्ष्मतया तो वर्त्तमान पर्याय वर्त्तमान कारणक है । विकल्पोंसे निर्विकल्प ग्रवस्था नहीं होती है । निर्विकल्प ग्रखण्ड द्रव्यके द्रव्यस्वभावके लक्ष्यपूर्वक समस्त विकल्प पक्षोंसे ग्रतीत होकर ही निर्विकल्प ग्रखण्ड द्रव्यके द्रव्यस्वभावके लक्ष्यपूर्वक समस्त विकल्प पक्षोंसे ग्रतीत होकर ही निर्विकल्प ग्रखण्ड द्रव्यके द्रव्यस्वभावके लक्ष्यपूर्वक समस्त विकल्प पक्षोंसे ग्रतीत होकर ही निर्विकल्प ग्रखण्ड द्रव्यके द्रव्यस्वभावके त्रध्यपूर्वक समस्त विकल्प पक्षोंसे ग्रतीत होकर ही निर्विकल्प ग्रखण्ड द्रव्यके प्रयस्वभावके होती है । द्रव्यमें भी पर्याय पर्यायके ग्रालंबनसे नहीं होती है, किन्तु द्रव्यके ग्रालंबनसे होती है । ऐसा होते हुए भी जिनके उपयोगने ग्राप्रयुवका ग्रर्थात् पर्यायका ग्रालंबन लिया है, उनके मलिन पर्यायका ग्रबाह होता है ग्रीर जिन्होंने जैसा होता है, उस ही प्रकार प्रयोग द्वारा घु ग्रर्थात् द्रव्यका ग्रालम्बन लिया है, उनके निर्मल पर्यायका प्रवाह होने लगता है ।

द्रव्यदृष्टिमें ग्रविकार स्वभावको उन्मुखता यह द्रव्यदृष्टि ही निर्णयका प्रारंभ है, द्रव्यस्वभावका कारण रूपसे उपादान होते जाना निर्वाणका मार्ग है, ग्रन्य नहीं, ऐसा निश्चय किया जाता है ग्रयवा बहुत प्रलापसे क्या लाभ है ? जब वस्तु-तत्त्व हस्तगत हो गया है तब प्रलाप व्यर्थ है, इससे क्या लाभ है ? मेरी मति व्यवस्थित हो गई है, श्रद्धामें निष्कंप हो गई है। बस ! बस !! भगवंत ग्ररहंत देवोंको नमस्कार हो। उनके द्रव्य, गुएा, पर्यायोंके स्वरूप ज्ञानसे पश्चात् उसही प्रकार ग्रपने ग्रात्माके ग्रवस्थानरूपसे भाव्यभावकके विभागके ग्रभावसे होने वाली स्वरूपतन्मयतासे ग्रद्वैतनमस्कार हो। व्यवहारमें प्रवेश होनेपर ग्ररहंत प्रभुका ध्यान ही रहो, शुद्धात्माका ही ध्यान रहो ! धन्य है महंतोंकी परमोपकारिता स्वयं स्वरूपसे विच-लित न होकर जिनके निष्काम योगको निमित्त पाकर भव्य जीव मिथ्यात्व महापापका निर्मू -लन कर देते हैं ग्रीर चारित्रका ग्राश्रयकर वीतराग ग्रवस्थ. प्रान्त कर लेते हैं उनके लिये

प्रक्ष सर्व सामग्रों जो दिर्सार्जत हो सकती है निर्वश्त वरता हूं। तन, मन, वचन तीनों विना-शीक हैं। जो विनाशीक है, वही विसर्जित हो सकती है। ग्रतः उस शुद्धात्माके घ्यानमें ही यह तन लगो, मन लगो, वचन लगों। धन तो प्रकट बेत्रतः भी भिन्न है। धनके काल्पनिक ग्रधि-कारी ग्रपने धनको वीतरागमार्गके प्रचारमें ही लगा देते हैं। मेरा सर्व कुछ भगवंत ग्ररहंत की ग्राराधनामें लगो। भगवंत देवाधिदेव ग्ररहंतोंको भक्तिसे नमस्कार हो। ग्रहो! इस गुएा-गानके कालमें भी ज्ञानी ग्रविकारी स्वभावके उन्मुख हो रहा। जिस रागका फल वह चेष्टा है, उस रागकी उन्मुखता नहीं है, उस रागके प्रति यह विकारभाव है। इससे परे ग्रविकारी मेरा स्वभाव है, स्थान है, यह प्रतीति चल रही है। निर्वारामार्ग ग्रीर निर्वारामार्गके उपदेशकोंकी परमोपकारिता जानकर बहुमान होना मुमुक्षुका ग्रनिवार्य कर्तव्य है, किन्तु प्रोग्राम उसका सिद्ध प्रभु ही होनेका है। इस प्रकार ग्रन्तरात्मा निर्वारामार्गका निष्च्य करके, ग्रपनी मतिकी निष्प्रकंप व्यवस्था करके ग्रन्तमें कुछ भी करने योग्य क्रिया-कलाप न रहनेसे भगवंत ग्ररहंत को नमस्कार करके स्वमें विराम पाता है।

हितपरिपंथी मोहप्रकृतिको भूमिका— अब ग्राचार्य श्री कुंदकुंद महाराज शुद्धात्मलाभ के परिपंथी मोहके स्वभाव ग्रौर भूमिकाग्रोंको कहते हैं— यह मोहपर्याय पर्यायदृष्टिसे शुद्धा-त्माका परिपंथी है— ग्रवरोधक है, किन्तु द्रव्यदृष्टिसे शुद्धात्माका परिपंथी कोई भी पर्याय नहीं है, क्योंकि सर्वद्रव्योंसे पृथक् शुद्ध ग्रात्मद्रव्य ग्रनादिसे ग्रनन्त सर्वत्र पर्यायोंमें व्यापक है। हां मोहपर्याय शुद्धात्माके लाभका परिपंथी है। शुद्ध निर्मल स्वतन्त्र ग्रात्मद्रव्य सदा प्रकाशमान होते हुए भी मोहपर्यायके साथ एकमेक किया गया होनेसे उस पर्याय कालमें ग्रनुपलब्ध है। एसे शुद्धात्मलाभका परिपंथी जो मोह है, उसके स्वभावको बतलाते हैं।

ग्रब मोहके स्वभावको व भूमिकाग्रोंको कहते हैं—-भूमिका स्थानविशेषका नाम है, मोहके ग्रवरुद्ध स्थानोंको जानकर मोहके स्वभावसे परिचित कराया जाता है तथा मोहके ग्रवरुद्ध स्थानोंको जानकर मोहके रवभावका परिचय प्राप्त होता है। इस तरह स्वभाव व भूमिकाग्रोंमें परस्पर सहकारिता है। ग्रतः एक ही गाथामें मोहके स्वभाव ग्रौर भूमिकाग्रोंका

X

⋟

विभावन करते हैं---वर्णन करते हैं 1 मोह एक विभावपर्याय है, ग्रत: यहां विभावयति शब्द का मेल किया है । ग्रब मोहके स्वरूप ग्रौर भेदोंका प्रतिपादन करते हैं---

दव्वादिएसुमूढो भावो जीवस्स हवदि मोहोत्ति ।

खुब्भदि तेगोच्छण्गो पप्पा रागं व दोसं वा ॥ ५३॥

भोहको प्रकृति व उसके विनाशको जीवशक्ति जीवका जो परिएगम द्रव्य, गुएग, पर्यायमें मूढ़ है, विवेकरहित है, वही तो मोहभाव है । उस मोहभावसे ग्राच्छादित हुआ यह बहिरात्मा रागभावको व द्वेषभावको प्राप्त होकर क्षुब्ध होता रहता है । यही जीवकी बेहोशी है । जैसे धतूरेका पान करके जीव ग्रसावधान-उन्मत्त रहता है, उसे किसी पदार्थमें विवेक नहीं रहता, सर्वव्यवहार ग्रविवेकपूर्श रहता है इसी प्रकार इस मिथ्यात्व रसपानसे जीव ग्रसाव-धान-उन्मत्त रहता है । यह सब मोहका नाच है, जीवका स्वभाव नहीं है । तभी तो ज्ञानी जीव मोहियोंपर यथार्थ कृपा करते हैं ग्लानि नहीं, क्योंकि ग्लानिके योग्य जीवद्रव्य नहीं, किन्तु मोहभाव ही है । मोहभाव स्वभाव नहीं है, वह प्रतिक्षण उत्पन्नध्वसी विभावपर्याय है । इसकी स्थिति उपयोगकी ग्रपेक्षा प्रवाहरूपसे ग्रन्तर्मुहूर्त है, मिथ्यात्वको लम्बी स्थितिमें निरन्तर ग्रनेक उपयोग मिथ्यात्वको रखते रहते हैं, ग्रनादि ग्रविद्यासे उत्पन्न जो परमें ग्रात्म-संस्कार है, उससे ग्रविवेकी बने रहते हैं । यह मोहपरिणाम मिथ्यात्वके उदयको निमित्तमात्र पाकर ग्रात्माके श्रद्धा (दर्शन) गुणकी परिएातिसे होती है ग्रीर वह मिथ्यात्व पूर्वमोहभावको निमित्तमात्र पाकर कार्माएवर्गएगाकी प्रकृति परिएातिसे निर्वत्त हुग्रा था । यही ऐसी परम्परा ग्रनादिसे चली ग्राई है, ऐसे ग्रनादि परम्पराप्रवाहगत मोहभावको नष्ट कर देनेकी जीवमें प्रति क्षण शक्ति है ।

स्वभावको शाश्वत ग्रविकारस्वभावता—यह जीवद्रव्य ग्रनादि मोहकलड्क को बसाकर भी स्वभावसे बिगड़ा नहीं है, मोहभावसे पृथक् निज शुद्धात्मस्वभाव परखनेकी बुद्धि जीवके ही होती है, जिसका मिथ्यात्व दूर होनेको होता है यह परिणाम भी उस पदवीमें उत्तम है, किन्तु निर्विकल्प निज शुद्धात्मस्वभावका ग्रनुभवन न होनेके कारण सम्यग्दर्शन नहीं है। उत्तम होनेका प्रयत्न ग्रनुत्तम ग्रवस्थामें ही तो होता है, वयोंकि उत्तम हो जाना तो उस प्रयत्न का फल है, ऐसा प्रयत्न करनेकी जिनके योग्यता होती है उनके ही कहा जाता है कि मिथ्या-त्व मंद हो गया है। जिनके मोहभावके सम्बन्धमें किञ्चित् भी ग्लानि नहीं होती, जो उसका पोषण करते रहते हैं, उनके तीब्र मिथ्यात्व कहा जाता है। मोहभावसे द्रव्य, गुण, पर्यायके विषयमें यथार्थताकी प्रतिपत्ति नहीं रहती। पहिले ५०वीं गाथामें बताया था जो ग्ररहतको द्रव्य, गुएा, पर्यायसे जानता है वह ग्रात्माकी जानता है, उसका मोह क्षयको प्राप्त होता है ग्रर्थात् वह सम्यग्दष्टि होता है। ग्ररहत शुद्ध ग्रवस्था है, ग्रतः यह निष्कर्ष निकला कि इद्ध

म्रात्मद्रव्यमें शुद्ध म्रात्मद्रव्यके म्रस्तित्वादि सामान्य ुरा व ज्ञानादि विशेष गुराोमें व शुद्धात्म-परिरातिरूप पर्यायोंमें जिसे विवेक है, वह म्रात्मज्ञ होता है ।

गुएा पर्यायोमें जिसे तत्त्वको प्रतिपत्ति नहीं है, वह मोहभाव है । जिससे यह निष्कर्ष निकला कि शृद्धात्मद्रव्यमें ग्रौर उसके ग्रस्तित्वादि सामान्यगुण व ज्ञानादि विशेष गुर्गोमें व शुद्धात्म-परिएातिरूप पर्यायोमें जिसे विवेक नहीं है वह मिथ्यादृष्टि है। जहाँ तत्त्वकी प्रतिपत्ति नहीं होती है वहाँ तीन प्रकारके ग्रज्ञानोंमें से कोई ग्रज्ञान रहता हो है । १. संशय, २. विपरीत, ३. ग्रनघ्यवसाय । ऐसा ग्रंधकार जहाँ रहता है वह है दशनमोह । दर्शनमोहंके विपाकमें जीव की परिएाति मूढ़ होना पड़ती है तब वह शुद्ध द्रव्य गुएा पर्यायोंको क्या जाने ग्रथवा शुद्ध ग्रशुद्धका ग्रन्तर वया समभे ग्रथवा प्रतीतिका प्रयत्न ही कहाँसे करे ? भैया ! दतियामें एक राजा था । वह मंत्रीके साथ हाथीपर चढ़ा जंगलमें घूम रहा था । वहाँ मदिरा पिये हुए.एक कोलीने राजासे कहा कि म्रोबे, रजुवा हाथी बेचेगा ? राजाको क्रोध म्रा गया। तब मंत्री समभाता है कि हे राजन ! ग्राप इस गरीबपर क्रोध मत करो, यह कुछ नहीं कह रहा है, यह तो ग्रौर ही कोई कहता है। राजाने कहा कि यह स्पष्ट ही तो है कि यही कह रहा है तो मंत्रीने कहा---महाराज ग्राप चले चलिये । राजदरबारमें इसका मर्म बतावेंगे । ४-५ घन्टे बाद राजदरबार लगा । यहाँ मंत्रीने उस कोलीको बुलाया । तब राजाने पूछा कि भाई मेरा हाथी खरीदोगे ? तब कोली भयसे काँपता हुया कहता है कि महाराज ग्राप क्या कह रहे हैं इस गरीबको ? ग्राप होशमें बोल रहे हैं क्या ? मेरी क्या शक्ति । तब मंत्रीने समभाया कि राजन यह कोली वहाँ नहीं बोल रहा था, किन्तु भदिराका जिशा बोल रहा था। सो भैया ! यह जीवद्रव्य स्वयं नहीं नाच रहे हैं, विन्तु मोहपरिगाम ही सर्वत्र नाच रहा है। ऐसे इस मोहपरिएाामसे दबे हुए बहिरात्मा परद्रव्यको तो मान रहे हैं कि यह मैं हूं ग्रथवा यह मेरा है ग्रौर परगुणको मान रहे हैं यह मेरा गुरा है ग्रौर परपर्यायको मान रहे हैं कि यह मेरी पर्याय है—ऐसा मानकर ही रह जाते हों, ग्रागे कुछ प्रवृत्तियाँ न करते हों, ऐसा भी नहीं है, किन्तु इस मिथ्यात्व भावके दृढ़तर संस्कारसे परद्रव्यको हो कल्पनामें रोज-रोज ग्रहण कर रहे हैं ।

परमार्थ चोरीका कुपरिएगाम— आत्माका आत्माके अतिरिक्त अन्य कुछ नहीं है। उसमें यह मेरा है यह जबर्दस्ती करन। 'चोरी है। इस चोरीके परिएगामसे ही कर्म न्यायाधीशके निमित्तसे ८४ लाख योनियोंमें दंड भोगना पड़ रहा है, शरीरकी कैदमें रहना पड़ रहा है। सर्वविपदावोंका भूल मोहभाव है, ५रको अपना बनानेकी बुद्धिरूप डकैती है तथा सर्वशान्ति का भूल मोहसे विपरोत दथार्थ आत्मतरवकी अतीति है। इस आरम्पतत्त्वकी उपलब्धिके बिना

५वचनसार प्रवचन

X

ঁ⊁

यह जीव स्वयं ज्ञानसुखका भण्डार होते हुए भी अज्ञानवश बाह्य ग्रथसि ज्ञान व सुख चाहता किरता है, इसो कारण महासंक्लेश सहता है। बाह्य प्रथोंसे ज्ञान व सुख चाहना बाह्य ग्रथों को ग्रपना मानना है । सो यह बहिरात्मा इष्टविषयोंमें राग ग्रौर ग्रनिष्ट ग्रथोंमें द्वेषको करके क्षोभको प्राप्त होता रहता है । ये वरतुयें रवयं न इष्ट हैं, न ग्रनिष्ट हैं, किन्तु हत्यारी इन्द्रियोंके विषयके वशसे पदार्थोंमें दो तरहका भाव मोहीने बना लिया है। जो इन्द्रिय ढारसे इष्ट है उसे रष्ट कल्पित किया गया और जो इन्द्रियद्वारसे अनिष्ट है उसे अनिष्ट कल्पित किया गया। जैसे पुलका बाँध एक है यदि वह बड़े वेगसे बहते हुए जलके भारके वेगसे ग्राहत हो जाय तो वह बाँध दो रूपसे विदीर्यमाए। हो जाता है । इसी तरह पदार्थ ग्रद्वैत है, जैसा है सो है, उसमें इष्ट. अनिष्टपनका भावरूप द्वैत नहीं है किन्तु मोहके वेगका पदार्थोंमें जब घात होता है अर्थात् मोहका प्रहार होता है तब मोहके विषयभूत पदार्थ दो तरह अनुभूत होते हैं, कोई इष्ट कोई म्रनिष्ट, ग्रथवा यह ग्रात्मा दो प्रकारसे विदार दिया गया—१. रागभावरूप, २. द्वेषभावरूप । क्योंकि पदार्थ तो विदारा नहीं जाता यह ग्रात्मा ही दो भावरूप हो जाता है। इस तरह बहुत संक्लेश क्षोभको प्राप्त होता है । ग्रतः मोहके स्वभावको जानकर भूमिकावोंकी पहिचान करना चाहिये कि मोह-मोह, राग, देषके भेदसे तीन भूमिका वाला है । इनमें मोह तो मूल है उससे राग, द्वेषकी पुष्टि है। यह मोह तो दर्शनमोहके विपाकको निमित्त पाकर प्रादुर्भूत होता है और द्वेष, क्रोध, मान, अरति, शोक, भय व जुगुप्साके विपाकको निमित्त पाकर प्रादुर्भूत हीता है, तथा 🔊 राग माया, लोभ, हास्य, रति व वेदके विपाकको निमित्तमात्र पाकर प्रादु-भूं त होता है । इन सबके विनाशका उपाय भेदविज्ञान है । भेदविज्ञान स्वभाव विभावकी परख से होता है । स्वजावकी परख ग्ररहत को द्रव्य गुरा पर्यायके जाननसे होती है ।

यहाँ यह जानना कि जो त्रिभूमिक मोहमें पड़े हैं, वे दान, पूजा, सत्कारके योग्य नहीं किन्तु दयाके पात्र हैं ग्रौर जो त्रिभूमिक मोहसे उठ गये हैं, निज शुद्धात्मरुचिरूप सम्यग्दर्शन से स्वसंवेदनरूप सम्यग्ज्ञानसे निर्मल निश्चल निजात्मानुभूतिरूप सम्यक्चारित्रसे विभूषित हैं, ग्रौर व्यवहार मोक्षमार्गके पश्चिक हैं, वे दान, पूजा, सत्कारके योग्य हैं तथा जो ग्रत्यन्त निर्मल हो गये हैं वे स्वभावसे एकमेक किये जानेकी शैलीसे निरन्तर उपासनीय, ग्राराधनीय हैं । इस तरह जिनके विनाशसे शुद्धावस्था होती है, उस त्रभूमिक मोहका वर्जन हुग्रा।

मोहविनाशका श्रासूत्ररण—ग्रब मोहको ग्रनिष्टका कारणपना बता करके मोहके विनाश को ग्रासूत्रित करते हैं—ग्रनिष्ट कार्य ग्राकुलता है. क्योंकि जीवकी ग्रौर कितनी ही ग्रवस्थायें हों, चाहे परिस्पंद हो, ज्ञान कम हो, कितनी ही बातें हों वह सब ग्रनिष्ट नहीं है, एक ग्राकु-लता ही ग्रनिष्ट है। उसका कारएा मोहभाव ही है। ग्रपने कार्य ग्रपनेसे भिन्न देत्रमें नहीं हैं, श्रन्य द्रव्यमें नहीं हैं, परकीयपरिएतिमें नहीं हैं, परकीय पुणोंमें नहीं हैं, क्योंकि प्रत्येक द्रव्य

×

स्वतःसिद्ध ग्रखण्ड परिपूर्णं सन् है । ग्रतः ऐसे कार्यं मेरे गुर्गोकी ही परिएातियाँ हैं, उनमें जो ग्राकुलतामय हैं, वे ग्रनिष्ट हैं ग्रौर जो ग्रनाकुलताके उन्मुख हैं, वे ग्रभीष्ट हैं । उनका कारएापना साधकतमत्व निश्चयतः उस कालके भावमें है । ग्राकुलताका कारणपना मोहभावमें है, ग्रतः मोहके विनाशका उपदेश करते हैं ।

मोहेणव रागेएव दोसेएगव परिएादस्स जीवस्स ।

जायदि विविहो बंधो तम्हा ते संखवइ द्व्वा ॥ ८४॥

मोह रागढ़ थके क्षपरामें हित—मोह व राग व ढ़े षसे परिणत हुए जीवके नाना प्रकारका बंघ होता है। इस कारण वे ग्रर्थात् मोह रागढ़ े क्षपित कर दिये जाने चाहियें। ग्रात्मा एकाकी है, उसका सुख दु:ख उसके उत्तरदायित्व पर है। मोह रागढ़ घेके समय जीव की परिएति परलक्ष्यपूर्वक होती है, परलक्ष्यमें कर्मबंघ होता ही रहता है। कर्मंबंघ एकान्त ग्रनिष्ट है। ग्रहो ! जब मेरा कहीं कुछ नहीं, सुख दु:खका भी कोई सहाई नहीं तब परलक्ष्य-कृत विकल्पोंसे मेरा क्या भला है ? मैं तो निज स्वभावमें लोन रहूं। स्वभावका विकास स्वा-घीन है, मधुर शांतिप्रद है। इससे विपरीत विभाव (मोह रागढ़ े) का स्वभाव पराधीन है, निमित्ताधीन संयोगाधीन दृष्टिमें है, कटु ग्रौर ग्रशांतिप्रद है, जो द्रव्य, ग्रुएा, पर्यायमें यथार्थ स्वरूपकी प्रतीति नहीं करता है, परस्पर किसीसे सम्पर्क मानता है। ऐसे उस विवेकज्ञानसे रहित बहिरात्माके नाना प्रकारका बंघन होता है।

बन्धनके काररएपर एक दृष्टान्त जैसे बनमें हस्ती पकड़नेका वह उपाय किया जाता है कि पकड़ने वाला एक छोटी खाई खोदता है, उसपर कागज बिछाकर कागजकी भूठी हस्तिनी बनाता है और एक ओर भूठा हस्ती बनाता है, जो हस्तिनीकी ओर दौड़ता हुआ चित्र वाला होता है । वहाँ बनके हस्तीको मोह, राग, द्वेषकी इस प्रकरणमें कैसी परिएति है इसका वर्णन करते हैं— प्रथम तो उसे यथार्थताका ज्ञान नहीं है, तृएएपटलकर आछन्न भूठी हथिनीको सत्य हथिनी समभता है और उसके शरीरमें आसक्त हो जाता है । यह हाथीके मोहभावकी परिएति है, क्योंकि मोहमें दो बातें होती हैं— १. यथार्थताका अज्ञान, २. गृढता । हाथीको उस गड्ढेका यथार्थ बोध नहीं है और यथार्थज्ञानके ग्रभावमें परमें आत्महितकी बुद्धि हो जानेसे गृढता हो गई है, वह मोह है । गृढता रागका रूप है, उसीमें राग है, उसकी तीवता का बल देने वाला मोह है । जो करेगु कुट्टिनीमें बनहस्तीका राग है, प्रेम है, वह रागपरिणति है तथा दौड़ते हुए दूसरे हस्तीको देखकर उससे द्वेष हुआ, कहीं यह पहिले न आ जाय, यह द्वेष हुग्रा । इन तीनों मोहकी भूमिकाओंमें चलने वाले हस्तीके बंधन हो जाता है अर्थात् हस्ती उस गड्ढेपर आकर प्रवृत्ति करता है और गिर जाता है, गिरनेके बाद वह निःशक्त होता हुआ बंधनमें कर लिया जाता है । बस्तुतः बंधन तो उसका तब ही से है, जब मोह रागका प्रवाह

8819.

Å

हुगा। फिर गड्ढेके बंधनमें ग्राया और पुनः पकड़ने वारेके ग्राधीन हो गया। बन्धनका कारए मोह, राग, द्वेष----इसी प्रकार इस जीव की भी व्यवस्था है । बहि-रात्माको द्रव्य, गुरा, पर्यायका यथार्थज्ञान नहीं है । निज द्रव्यको निज, ग्रन्य सबको पर, निज इ किको निज, अन्य सर्व शक्ति पर, निज परिएति उस कालमें निज व्यक्ति, अन्य परिणति सब पर-इस प्रकार स्वतंत्रताकी प्रतीतिके विरुद्ध परोधीन स्वरूप मानना मूढ़ता है । इस ही मूढ़ता के कारण बहिरात्माके रागमें तीबता रहती है, वह पर्यायको ही निजवस्तु मानता है, ग्रनित्य क्षणिक परिणतियोंको निज स्वभावरूप मानता है । यह बहिरात्माकी मोहपरिणति है । इन्द्रिय के विषयभूत पदार्थोंमें प्रेम होता है, स्रौर इसीके लिये स्रनवरत प्रयत्न करता रहता है, यह ुक्ति है बहिरात्माका राग । निजयें सुखका सम्बंध नहीं, ऐसे क्तूठे कल्पित मिथ्यारूप सुखाश्रय पदार्थोंके सम्बंधमें जुड़ता है। यह उसका राग है, इसमें मोहका प्रबल बल है। उस माने हुए सुखविषयोंमें कोई बाधा देवे तब उस बाधकको द्वेषी समझकर उससे द्वेष करता है। इस प्रकार तीन भूमिकावोंमें स्थित मोहके वश होकर जीवके नाना प्रकारका बंध होता है । वस्तुतः शुभोपयोग स्रौर स्रशुभोपयोग ही बंधन है, शुद्धोपयोग मोक्ष है। शुद्धोपयोगके बलसे जीवप्रदेश ग्रौर कर्मप्रदेशोंका ग्रत्यंत वियोग हो जाता है। द्रव्य मोक्ष है। इन दोनों प्रकारसे मोक्षसे विप-रीत लक्षरण वाला वह बंध है। बंध तारक ग्रादि दुःखोंका काररण है। इस ग्रात्माका स्वभाव स्वयं मुख श्रौर ज्ञानसे परिपूर्ण है, फिर भी ग्रपनी ग्रसावधानीसे ग्रपनी महताको भूलकर दुःखका पात्र हो रहा है। यह बंध ही सर्वदुःखोंका मूल है।

विकारक्षपएगका सूल उपाय चित्स्बआवाबलम्बन — इसलिये मोक्ष चाहने वाले जीवों को ग्रर्थात् संसारके दुःखोंसे छूटनेकी इच्छा करने वाले जीवोंको इन मोह, राग, द्वेषोंको भले प्रकार, जैसे निर्मूल हो जायें वैसे कसकर नष्ट कर देने चाहियें । मोहमाव तो ग्रन्तर्मुहूर्तमें कस कसकर स्थिति ग्रनुभाग घात संक्रमएा ग्रादि विधियोंसे नष्ट किया जाता है तथा रागद्वेष स्थूल-तया सम्यक्त्वकाल तक छद्मस्थ ग्रवस्थामें नष्ट किया जाता है, ग्रौर सूक्ष्मतया ग्रनिवृत्तिकरण परिणामों द्वारा ग्रन्तर्मुहूर्तमें (कई ग्रन्तर्मुहूर्तं जिसमें गरित है) संक्रमण स्थिति घात ग्रनु-भाग गति ग्रादि विधियोंसे कस-कसकर नष्ट कर दिया जाता है । यह भाव रागभाव द्वेषके निमित्तभूत द्रव्यराग, द्रव्यद्वेषकी क्षयको प्रक्रिया है, इसीके ग्रनुरूप भावराग व भावद्वेष भी नष्ट कर दिया जाता है । इस प्रकार सत्याभिलाषियोंको रागद्वेषका क्षय कर देना चाहिये । रागद्वेषके क्षयका प्रधान मूल उपाय यह है कि वर्तमानमें उदित विभावोंसे भिन्न स्वरूप वाले निज चैतन्यस्वभावकी दृष्टि रखें । यही किया जा सकता है, यही करने योग्य है ।

22=

गाया ५४

चाहिये। सर्व प्रथम तो जो अहित है, जिससे मुक्त होता, उसकी पहिचान आवश्यक है। उसे पहिचानकर उत्पन्न होते ही नष्ट कर देना चाहिये। मोह रागद्वेष उत्पन्न होनेके बाद इनकी परम्परामें ये बने रहते हैं तब इनका स्थान बन जाता है तथा उत्पन्न होते ही यदि शोघ्र नष्ट कर दिये जायें तब संस्कारके अभावसे ये क्षयको प्राप्त हो जाते हैं। इस कारण आचार्य श्री कुन्दकुन्ददेव मोह रागद्वेषके क्षयके प्रयोजनके अर्थ इनके चिह्नोंको बताते हैं----

ग्रट्ठे ग्रजधागहरां करुएाभावो य तिरियमराु एसु ।

विसएसु अप्पसंगो मोहस्सेदारिग लिंगागि ।। ५१।

मोह, राग, द्वेषके चिह्न--समस्त पदार्थं यद्यपि स्वतंत्र अपने अखंड सन्में स्थित हैं तब भी विपरीत अभिप्रायवश परतन्त्र दृष्टिसे अयथार्थं ग्रहण करना तथा उपेक्षायोग्य होनेपर भी तिर्यंच मनुष्योंमें दयापरिएगाम, आत्मीयपरिणाम अथवा दयाका अभावरूप परिणाम--ये सब दर्शनमोहके चिह्न हैं तथा 'इष्टविषयोंमें प्रीतिरूप परिएगाम रागभावका चिह्न है और अनिष्टविषयोंमें अप्रीतिरूप परिएगाम द्वेषभावका चिह्न है।

दर्शनमोहके चिह्नका विवरण---दर्शनमोहके उदयसे मिथ्यात्वभाव है, जिससे वस्तुके स्वरूपसे विरुद्ध स्वरूपका ग्रहण होता है । वस्तु ग्रनादि ग्रनंत स्वतंत्र ग्रखंड है, किन्तु मिथ्या-दृष्टि अनादि न समझकर पर्यायदृष्टि ही सर्वस्व रखनेसे सर्वथा सादि प्रतीत होता है, अनंतकी प्रतीतिकी जगह सान्त प्रतीत होता है । स्वतंत्रके स्थानमें संयोगाधीन दृष्टिसे परतंत्र देखता है । अखंडके स्थानमें खंड पर्यायमात्र देखता है । यह अर्थके विषयमें ग्रयथार्थ ग्रहण मिथ्यात्वके उदयमें होता है। ग्रतः ऐसी बुद्धि होना दर्शनमोहका चिह्न है। इसी तरह जिनमें ममत्व है, ऐसे तिर्यञ्च मनुष्योंमें प्रीति करुणाका विशेष हो, यह भी दर्शनमोहका चिह्न है । जगतके समस्त जीव पर होनेसे उपेक्षाके योग्य हैं, किन्तु मोही जीवका जिनमें ममत्व रहता है उनमें विशेष प्रीति पैदा होती है तथा उनके कष्ट ग्रादि ग्रानेपर तीव्र ग्रनुकम्पाका भाव उत्पन्न होता है, यह सब दर्शनमोहका चिह्न है । मिथ्यात्वके उदयमें ग्रत्यन्ताभाव वाले पर चेतन ग्रचेतन पदार्थोंमें ग्रात्मीयताकी कल्पना होनेपर उन पदार्थोंकी क्षतिमें महान संक्लेश-ग्रनुकम्पन करता है, यह दर्शनमोहका चिह्न है। क्योंकि इस वातावरएका मूल दृष्टिकी भूल है। इस मोहके संस्कारके वेगसे पदार्थोंके सम्बंधमें दो प्रकारकी धारएाा हो जाती है। तौ जो विषय रुच गये, उनमें प्रीति पैदा होती है, और दूसरे जो अरुचित हुए उनमें द्वेष पैदा हो जाता है। यहाँ कष्णाभाव शब्द दिया है । जिसकी संधि तोड़नेपर कष्र्णा-ग्रभाव ग्रर्थात् तिर्यंच मनुष्योंपर करुएगका ग्रभाव होना, यह ग्रर्थ निकलता है, यह दर्शनमोहका चिह्न है। इस मोही जीवके करुगा करनेपर या करुगाके विपरीत होनेपर उस परिणामरूप पर्यायसे भिन्न झूव ज्ञानमात्र निज म्रात्मतत्त्वका श्रद्धान नही है, इसी कारण यह दर्शनमोहका चिह्न है ।

Ł

∢

۶.

रागद्व धके चिह्नोंका वर्र, न-विषयोंके स<sub>ी</sub> र्थात् प्रकर्षरूपसे सङ्ग्रमें भी यही बात है। इष्टविषयोंको रुच जाना राग है, और अनिष्टविषयोंकी अरुचि द्वेष है तथापि उस काल में उस पर्यायस्वरूपसे पृथक् स्वभावमय निज आत्मशत्तिका श्रद्धान होनेसे पर्यायदृष्टि हो जाती है, वहां वह रागद्वेष चरित्र मोह है। पुनरपि दर्शनमोहका चिह्न हो जाता है। दर्शनमोहकी शल्य विवट शंत्य है। इस शत्यमें बतके भाव नहीं ठहर सकते। ब्रत आदि पालन करते हुए भी कोई ग्रतिचार हो जावे तो उस साधारणा अतिचार भावके अप्रकट बने रहनेकी शल्यमें अन्य प्रवृत्तियां लोकविरुद्ध कर देनी पड़ती हैं तथा चित्तमें सक्लेश रहता है। यहां यह दृष्टि मोह है कि हमारी इतनी बड़ी प्रतिष्ठा है। इसमें यह न जाने लोकोंकी दृष्टिमें कितना बड़ा रूप धारगा कर लेवे और प्रतिब्ठा समाप्त हो जावे।

राग, द्वेष, मोहके क्षपणका कर्तव्य- यहाँ पर्यायको ध्रुव ग्रात्मा बना देनेकी दृष्टि मोह है। संसार दुःखोंका मूल केवल भ्रम है, दृष्टि मोह है। दृष्टि मोहके संस्कारवण दृष्टि मोहके रहते हुए या न रहते हुए जो वृत्तिया रह जाती हैं वे राग ग्रौर देष हैं। हाँ इतना ग्रन्तर ग्रवश्य है कि दृष्टिमोहके क्षय हो जानेपर राग, ढेष जल्दी ही समूल नष्ट हो जाते < है। यहां इन चिह्नोंसे पहिचान करने का प्रयोजन इन सबको दूर करना मात्र है। मौह राग द्वेषको मिटा देना इनकी पहिचानका प्रयोजन है । शरीर मैं हूं, स्त्री पुत्रादिक मेरे हैं, धन वैभव मेरा है, मैं ग्रन्यको सुखी सुःखी कर सकता हूँ, शुभ रागसे वीतरागता हो जावेगी ग्रादि दृष्टियां धृष्टिमोहके चिह्न हैं। ग्रात्मसमाधानका चिन्तन रहते हुए भी कर्मोंके विपाककी प्रेरगासे इष्ट ग्रनिष्ट परिणाम होना मिथ्यात्व रहित राग द्वेष है ग्रौर ग्रात्मभावके बिना इन्हीं परिग्णामों रूप म्रात्मवृद्धिका बना रहना मिथ्यात्व सहित राग द्वेष है । इन्हें पहिचान पहिचान करके नष्ट करो । जैसे लोकमें कहते हैं कि शत्रुका एक व्यक्ति बना रहना भी खतरा है, ग्रतः शत्रुको पहिचान पहिचानकर मारो । इसी प्रकार यहां परमार्थ प्रकरणमें भी कहते हैं कि ग्रात्माके शत्रुस्वरूप मोह, राग, द्वेष भावोंको पहिचान पहिचान करके मारो । इस तरह पूर्व गाथामें कहे हुए त्रिभूमिक मोहको स्थूलव्यवहारकी प्रवृत्तियोंसे पहिचान कराकर ग्राचार्य महाराज इस त्रिभूमिक मोहके विनाशका उपदेश देते हैं ग्रर्थात् विनाशका विनाश ग्रथवा ग्रविनाश रहनेका उपदेश देते हैं । इन राग, द्वेष, मोहके परिज्ञानके ग्रनंतर ही इनके विनाशका उपाय बनता है। वह उपाय राग, द्वेष, मोहसे पृथक् ज्ञाताद्रष्टारूप निज ग्रात्मा की भावना है उस उपयोगसे परिणत होता है ।

रू इस प्रकार द्रव्य, गुरा, पर्यायको शैलीसे अरहंत प्रभुके ज्ञानको मोहक्षयका उपाय बता कर अब मोक्षक्षयका उपायान्तर बताते हैं----उपाय न्तरको ग्रालोचित करते हैं। यहाँ आलो-चनासे प्रयोजन ग्रपने शाभमें उत्तरी हुई बातको प्रवट करनेसे है। वह मोह क्षपराका उपाया-

. 220 .

---

न्तर यह है—

जिणसन्थादो ग्रट्ठे पञ्चक्खादीहि बुञ्भदो शियमा ।

खीयदि मोहोववयो तम्हा सत्थं समधिदव्वं ॥ ५६॥

मोहक्षयके उपायमें जिनशास्त्राभ्यास-जिनेन्द्रदेव द्वारा प्ररूपित शास्त्रोंसे पदार्थीको प्रत्यक्षादि प्रमागोंसे जानने वाले जीवके विपरीत अभिप्रायको करने वाले मोहका क्षय हो जाता है, ग्रतः शास्त्रोंका भले प्रकार ग्रध्ययन करना चाहिये । इस ग्रवसरमें पहिले मोहक्षयका उपाय द्रव्य गुण पर्यायसे ग्ररहंतको जानना बताया था। यहाँ ग्रंब यह दूसरा उपाय शास्त्र-ग्रध्ययन बताया जा रहा है । ग्रथवा यह समझना चाहिये कि पूर्व उपाय इस उपायकी ग्रपेक्षा करता है क्योंकि सबसे पहिले कुछ ज्ञान करना आवश्यक है, उसका साधन जिनशास्त्र है। जिनशास्त्रका ग्रध्ययन करने वाला भव्य उसको वाच्यभूत ग्रथोंको जानकर उसमें भी ग्रात्म-तत्त्वको जानकर वह भी द्रव्य गुरासे जैसे शुद्ध है वैसे पर्यायसे भी शुद्ध हो, उसे जानकर ग्रपने ज्ञानोपयोग की निर्मलता द्वारा मोहका विनाश कर लेता है। क्योंकि जो जीव पहिले पहिले ही ज्ञानमार्गमें कदम रखनेको होता है, उसको जिनशास्त्रका ग्रालम्बन ही ग्रालम्बन बन ज.त। है । वे जिनशास्त्र सर्वज्ञके मूलसे प्रवाहित हुए हैं, ग्रतः प्रमाणभूत हैं, यथार्थ हैं । इसका परी-क्षण इस विज्ञानसे हो जाता है कि जिनसिद्धांतमें कहीं भी बाधा नहीं आती है। जो वैज्ञानिक विषय है, वह विज्ञानसे सही उतरता है। जो स्वसंवेदनका विषय है, स्वसंवेदनसे यथार्थ उतरता है। ऐसे अबाधित प्रमाणभूत आगमको प्रमाण मानकर भव्यजीव निजक्रीड़ा करते हैं परलक्ष्य छोड़कर निजदृष्टिसे विहार करते हैं । उनके उस जिनशास्त्राभ्यासके संस्कारसे स्व-संवेदन शक्तिरूप संपदा प्रकट होती है जिसके बलसे शुद्धात्मसंवेदनमें सफल होता है ।

शान्तिसंपदामें शास्त्राघ्ययनका प्रधान सहयोग—जोवकी सम्पदा स्वसंवेदन शक्तिकी व्यक्ति ही है। जो प्रकट भिन्न हैं, ग्रत्यन्ताभाव वाले हैं, वह संपदा तो क्या परलक्ष्यका विषय-भूत होनेसे ग्राकुलतारूप विपदाका निमित्त होनेसे विपदा ही है। मोहके वेगमें विपदा भी संपदा मान ली जाती है ग्रौर यथार्थ संपदाकी खबर भी नहीं रहती। जिन जीवोके स्वसंवेदन रूप संपदाका विकास होता है उनके प्रत्यक्ष व ग्रनुभवादि द्वारा पदार्थके यथातथ्यका विज्ञान हो जाता है। यहाँ जिस परपदार्थका विज्ञान हुग्रा वह कहीं ग्रानंददायक नहीं, किन्तु जिस ग्रभिन्न ज्ञानशक्तिके विकाससे ज्ञप्ति हुई वह विकास ग्रानंद देने वाला है। मोक्षमार्ग सहृदय विवेकी जनोंको ही रचता है। विद्वज्जनोंके चित्तको ग्रानंद देने वाला ज्ञानमार्ग है, ऐसे इस प्रमाण समूहसे भव्यजीव समस्त पदार्थ समूहको जानते हैं ग्रौर ऐसे ज्ञानीके ही ग्रतस्तत्त्व विपरोत ग्रभिप्रायके पोषक मोहभावका क्षय होता है। इससे यह प्रकट सिद्ध है कि मुमुक्षु को शान्द्र्यभिलाषीको सर्वप्रथम ग्रागमकी उपासना करनी चाहिये। शास्त्राध्ययनके विना एक-

<u></u>१२१

. बचनशार प्रवचन

X

•

दम द्रव्य गुएा पर्यायको ऋथवा इ उद्रव्यको कैरे जाोगा े इ. स्त्राध्यन करने वाले के कर्मोंको विशेष निर्जरा होती है । शुद्धोपयोगकी पहुंच मोहके विनाशका यथार्थ उपाय है । ग्ररहंतदेवकी भक्तिके समय भी जो वीतरागताकी पहुंच है वह तो निर्जराका उपाय है, किन्तु जो परलक्ष्य ग्रथबा भक्तिरूप शुभराग है वह पुण्यकर्म शुभ ही कर्म बंधका निमित्त है ।

शास्त्राभ्यास ग्रौर प्रभुपरिचयमें मोहक्षयहेतुताकी पूर्वापरता—यहाँ प्रश्न होता है कि पहिला उपाय तो शास्त्राध्ययन बताते, जो मात्र ज्ञप्तिकी विशेषता होनेसे निर्जराका कारण है। उसके पश्चात् दूसरा उपाय उत्पन्न होता है, जो ग्ररहंतको द्रव्य, गुण, पर्यायसे जानना ही सही परलक्ष्य ग्रथवा भक्तिरूप होता है, ऐसा विषम नम्बर कैसा ? इसका समाधान यह है कि कर्मनिर्जराकी बात तो साधककी योग्यतापर निर्भर है-कहो शास्त्र स्वाध्याय करता हो व उद्देश्य विपरीत रखता हो वाद ग्रादिक प्रयोजन हो तब निर्जरा क्या उल्टा पापका कारण हो जाय ग्रीर ग्रहंद्भक्तिमें गुणोंपर ही दृष्टि होनेसे द्वेषदृष्टि, विषय, कषाय ग्रादि ग्रनेक ग्रजुभोपयोग दूर हो जाते हैं, वहाँ कर्मनिर्जरा हो जाय । बहुधा शास्त्रस्वाध्याय इष्ट ग्रनिष्ट बुद्धिसे रहित होकर हो तो वह कर्मनिर्जराका विशेष कारण है, परन्तु पहिले ही पहिले जो मोक्षमार्गमें कदम रखना चाहता है उसे शास्त्रज्ञान तो कुछ चाहिथे ही । ग्रतः द्रव्य, गुण, पर्यायसे ग्ररहंतको जाननेरूप मोह क्षपणके उपायसे प्रथम उपाय भले प्रकार शास्त्रका ग्रध्ययन—-शब्द ब्रह्मका उपासन है। भावज्ञान पूर्वक दृढ़ विश्वास ग्रध्ययन ग्रवश्य मोहक्षयको कर देता है।

स्वसंचेतन बलसे मोहक्षयकी ग्रवश्यंभाविता—जब यह भव्य जीव सर्वज्ञ वीतराग ढारा प्रणीत शास्त्रोंके ग्रध्ययनसे यह जानता है कि मैं रूप, रस, गंध, स्पर्शंसे रहित चैतन्यमय एक ग्रकेला ग्रविनाशी ग्रात्मा मानसप्रत्यक्षमुखसे हूं, तदनन्तर इस ही भावनाके विशेष ग्रभ्यास के बलसे निर्विकल्प प्रत्यक्ष बलसे इस ही ग्रात्माका संवेदन करता है, पुनः जो शुढ निरक्षन हो गये हैं ऐसे ग्ररहंत भगवानको द्रव्यत्व, गुएात्व, पर्यायत्वसे जानकर ग्रपनी समानता पहिचा-नते हैं, वे भव्यजीव ग्रवश्य मोहके क्षयको करते हैं । मोहक्षयसे ग्रात्मविशुद्धि उत्तरोत्तर बढ़-कर ग्रंतमें ग्रन्तिम पाकपर उतरे हुए सुवर्णंकी भाँति निर्मल हो जाते हैं । ग्राग्मनिर्मलता ही सर्वोत्कृष्ट वैभव है । इस प्रकार सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्रमय मोक्षमार्गके प्रवेशके ग्रर्थ मोक्षार्थीको ग्रागमका ग्रभ्यास करना चाहिये । ग्रागमाभ्यास ग्रध्यात्मविकासके ग्रर्थ हैं । प्रत्येक ज्ञानके साथ ग्रात्महितका विवेक बना रहे, ये तो ग्रागमाभ्यासीको ग्रागमाभ्यास प्रयो-जनवान है ।

म्रागम प्रकरणोंसे हितशिक्षाका ग्रहण—तीन लोककी रचना सुनकर भव्यजीव सोचता है कि म्रहो ! म्रात्मोपलव्धिके बिना ऐसे विविध स्थानोंमें जन्म मरणके क्लेश सहे । जीवोंकी म्रबगाहनाका प्ररूपण सुनकर सोचता है कि स्वात्मस्थितिके बिना सर्व दुःरोंके कारणरूप

शरीरपिशाचको इस इस प्रकार लिये लिये रहना पड़ता । कर्मस्थिति ग्रनुभाग प्रकृति ग्रादि वर्णनोसे वह परको ग्रोर न मुककर श्रात्माकी ग्रोर मुकता है कि ग्रहो ! स्वच्छ ज्ञातृत्वमात्र निजस्वभावमें स्थैर्य न होनेसे निमित्तनैमित्तिक भावके फलस्वरूप कार्माणवर्गणावोंमें इस प्रकार स्थिति ग्रनुभाग ग्रादि हो जाते हैं, जो ग्रात्माके एकद्वेत्रावगाहमें बद्ध रहते हैं । शुद्ध परमात्मा का वर्णन सुनकर भव्यजीव यह निश्चय करता है कि ग्रहो ! ऐसा ही मेरा स्वरूप है, विपरीत भावके समय भी स्वभाव तो ऐसा ही स्वच्छ ज्ञातामात्र है, वह कषाय परिएाामोसे मात्र तिर-स्कृत है । ग्रागमज्ञान द्वारा समस्त पदार्थींको भव्य जैसी जिनकी सत्ता है, उसी प्रकार जानता रहता है । किसी ग्रर्थकी किसी ग्रर्थके साथ एकता नहीं समभता । उसे दृढ़ धारणा है कि समस्त जातीय पदार्थ एक देत्रमें रहकर भी वे सब ग्रपनी-ग्रपनी व्यक्तियोंमें सत्व रखते हैं, ग्रन्य व्यक्तियोंमें नहीं । इसी प्रकार वस्तुस्वातन्त्र्य, निजाभिभुखता, परोपेक्षा ग्रादि सर्व भावोंकी हदता पोषने वाला यह ग्रागमाभ्यास भव्यजीवोंको नियमसे करना चाहिये ।

यह मोहक्षयका उपायान्तर श्री कुन्दकुन्द ग्राचार्य महाराजने प्रदर्शित किया । ग्रब जिस ग्रागमाभ्यासके लिये श्री कुन्दकुन्दाचार्यं महाराजका घादेश हुग्रा है उस जिनेन्द्रप्रणीत शब्दब्रह्म ग्रर्थात् ग्रागममें पदार्थोंकी कैसी व्यवस्था है ? इस बातका वितर्कण करते हैं----

दव्वाणि गुणा तेसि पज्जाया ग्रद्हसण्णया भणिया ।

तेसु गुरापज्जयार्गं भ्रप्पा दव्वत्ति उवदेसो ॥८७॥

अर्थका अर्थ-इस गाथाकी उत्थानिकामें पूछा गया था कि भगवत आगममें अर्थोंकी

कैसी व्यवस्था है ? उन अर्थोंके विषयमें उत्तर देते हुए कहते हैं कि यहाँ अर्थ शब्दसे द्रव्य, गुण, पर्याय तीनोंका ग्रहण हो जाता है, क्योंकि इन तीनोंकी ''अर्थ'' संज्ञा है । इन तीनोंमें से द्रव्य क्या चीज है ? सो कहते हैं कि गुण और पर्यायोंका जो आत्मा है अर्थात सर्वस्व है, या स्वभाव है, वह द्रव्य है । यद्यपि वहाँ द्रव्य, गुण, पर्याय ये अभिधेय अपना-अपना जुदा स्व-लक्षण रखते हैं तथापि जैसे इनकी सत्ता प्रथक्-पृथक् नहीं हैं, वैसे ही इनका अभिधान भी एक ''अर्थ'' है । जैसे उस सत्को भिन्न दृष्टियोंसे देखनेपर द्रव्य, गुए, पर्यायके रूपमें प्रतीत होता है वैसे ही अर्थ शब्दका व्युत्पत्तिभेद करनेपर किसी अर्थंसे द्रव्यका, किसी अर्थंसे गुणका, किसी अर्थसे पर्यायका बोध होता है । अब इस ही बातको स्पष्ट करते हैं । अर्थ शब्द जुहोत्यादिगएगीय 'ऋ'धातुसे निष्पन्न हुम्रा है, जिसका अर्थ प्राप्त करना व आश्रय करना है । इस धातुके कर्तृ वाच्य में लट् लकारके अन्य पुरुषमें ऐसे रूप होते हैं—इयति, इय्तः, इय् ति तथा कर्मवाच्यमे रूप होते हैं—-अर्यते, अर्यते, अर्यते । ऐसे रूपोंको बताकर इनका उपयोग करते हैं—यानि गुणपर्या-यान्त इयति अथवा यानि गुएगपर्यायैः अर्यन्ते तानि द्रव्यागोति अर्थः । जो गुण पर्यायोको प्राप्त हो, आश्रित करें सो अर्थ है, अथवा जो गुण पर्यायों द्वारा प्राप्त किये जायें, आश्रय किये जावें सो अर्थ है । इस अर्थंमें द्रव्य लक्षित किये गये है । गुएग पर्यायोंको पहुंचाने वाला द्रव्यो हती है ।

## प्रवचनसार प्रवचन

•

. 1

1.1

प्रथं शब्दसे द्रव्यका ग्रहण --- यहाँ इस प्रवरण में यह बात जाननी चाहिये कि द्रव्य एक ग्रखण्ड पूर्ण सत् होता है ग्रौर वह प्रतिसमय वर्तना करता है । जो प्रतिसमयकी वर्तना है, वह पर्याय है।चोज ग्रौर चीजकी हालत । वे हालतें प्रतिनियत ही होती हैं, ग्रनियत नहीं, एक दूसरे द्रव्यमें संकर दोष नहीं लाते । इसका कारण द्रव्यका स्वयंका स्वभाव है, स्वभावको ही गुएा कहते हैं । हालतें-पर्यायें जितने प्रकारसे होते हैं, उतनी ही शक्ति या स्वभाव होते हैं, इस तरह द्रव्य गुएा, पर्यायोंसे भिन्न नहीं है । तब गुएा पर्यायोंसे जुदा द्रव्य क्या होगा ? इस-लिये जो एकात्मक छत्व गुण, पर्यायोंका स्वभावान है वह द्रव्य है । इसका फलितार्थ यह हुग्रा जो गुएा, पर्यायोंको प्राप्त हो, वह द्रव्य है ग्रथवा गुएा ग्रन्य क्या है ? एक ग्रखण्ड सत् में ग्रखण्ड सत्को परखनेके लिये मानित शक्तियाँ तथा पर्याय क्या है ? उनकी वर्तमान ग्रवस्था । वह ग्रखण्ड एक सत् गुण पर्यायों द्वारा जाना जाता है--ग्राश्रित है, प्राप्त है । ग्रतः उक्त व्युत्पत्तिके ग्रनुसार ग्रर्थ नाम द्रव्यका है ।

प्रश्वकी व्युत्पत्तिमें दृष्टान्तपूर्वक द्रव्य, गुरा पर्यायका विवेचन—जैसे सुवर्ण पीतत्व ग्रादि गुर्णोको ग्रौर कुण्डल ग्रादि पर्यायोको प्राप्त होता है ग्रथवा पीतत्व ग्रादि गुणोके द्वारा व कुण्डलादि पर्यायोके द्वारा द्रव्य ग्राश्रयभूत किया जाता है इसी तरह द्रव्य गुर्णो व पर्यायों को प्राप्त होता है व गुरा पर्यायोके द्वारा द्रव्य ग्राश्रयभूत किया जाता है । इस दृष्टान्तमें सुवर्ण द्रव्यकी जगह समभद्धा तथा जैसे पीतत्वादिक गुरा सुवर्णको ग्राश्रयरूपसे प्राप्त करते हैं ग्रथवा सुवर्णके द्वारा गुण ग्राश्रियमारा है, वैसे ही गुरा द्रव्यको ग्राश्रयरूपसे प्राप्त होते है ग्रध्वा द्रव्य के द्वारा गुण ग्राश्रियमारा हैं । इस दृष्टान्तमें पीतत्वादिक गुणके स्थानपर हैं तथा जैसे द्रण्ड-

নাথা দও

लादिक पर्याय सुवर्श्यको क्रम परिणमनसे ग्राश्रय करते हैं व सुवर्श्यके द्वारा कुण्डलादिक पर्याय क्रमसे ग्राश्रियमाण हैं वैसे हो पर्यायें द्रव्यको क्रम परिशामनसे ग्राश्रय करते हैं तथा द्रव्यके द्वारा पर्यायें क्रमसे ग्राश्रियमाण हैं। यहाँ कुण्डलादिक पर्यायोंको पर्यायके स्थानपर समभना। यहाँ यह विचारिये कि क्या पीतत्वादिक गुण व कुण्डलादिक पर्यायें सुवर्श्यसे भिन्न हैं? नहीं, तो पीतत्वादिक गुएा व कुण्डलादिक पर्यायोंका ग्रात्मा ही तो सुवर्श हुग्रा, यहां ग्रात्माका तात्पर्य सर्वस्वसे है। इसी तरह विचार करें कि गुरा ग्रीर पर्यायोंसे पृथक् कोई द्रव्य है ग्रथवा द्रव्यसे पृथक् कोई गुएा व पर्यायें हैं? नहीं, तब गुण ग्रौर पर्यायोंका ग्रात्मा ही द्रव्य है अथवा द्रव्यसे पृथक् कोई गुएा व पर्यायें हैं? नहीं, तब गुण ग्रौर पर्यायोंका ग्रात्मा ही द्रव्य कहलाया। द्रव्य गुएा पर्यायोंका निज ग्रर्थ इस प्रकार है—१. ग्रदुवन् द्रुवन्ति द्रोघ्यन्ति पर्यायां निति द्रव्याणि। जिसके पर्यायोंको प्राप्त किया व जो कर रहे हैं व करते रहेगे वे द्रव्य हैं। ग्रिभेदरूपसे वस्तु द्रव्य है, भेदरूपसे ग्रनेक गुएा हैं।

व्युत्पत्त्यनुसार<sup>%व</sup> पर्यायका भाव—गुणयंते द्रव्याणि एभिस्ते गुणाः, जिनके द्वारा द्रव्य भेद रूप बने वे गुरग हैं। ''द्रव्यमेवमनेकात्मकम्'' का भी भाव यही है---द्रव्य ग्रभेदरूपसे एक स्वरूप है व भेददृष्टिसे नानारूप है । इसी तरह पर्यायोंको देखो-परि ग्रयंते इति पर्यायाः, जो स्वभावके ऊपर ग्राते हैं वे पर्यायें हैं ग्रर्थात् जो स्वभावके परिणमन हैं, वर्तमान ग्रवस्थारूप हैं क्षणिक हैं वे पर्यायें हैं । ये पर्यायें भी द्रव्यकी हालतें हैं, ग्रत: द्रव्य, गुरा, पर्याय ये भिन्न-भिन्न कोई सत् नहीं हैं, सो द्रव्यसे पृथक् इनकी सन्तान होने से गुरा पर्यायोंका स्वभावरूप द्रव्य है । ग्रब इस ही द्रव्य, गुण, पर्यायके विवरणको शुद्ध निश्चयनयसे ग्रात्मत<del>त्त्वमें घ</del>टित करते हैं— जो ग्रनन्तज्ञानसुख ग्रादि गुणोंको ग्रमूर्तत्व ग्रतीन्द्रियत्व सिद्धत्व ग्रादि पर्यायोंको परिणमता है प्राप्त होता है वह अर्थ है । यह तो द्रव्यको संकेत करने वाला अर्थ है । यहाँ यद्यपि अनंतज्ञान अनंतसुख पर्याय है फिर भी शुद्ध निश्चयनयकी दृष्टिसे गुरगोंको भी शुद्धपर्यायके अभिमुख रख कर देखा है और इसी कारण व्यञ्जन पर्यायसे अधिक सम्बन्ध रखने वाले भावोंको पर्यायके स्थानपर प्रयोग विया है । यहाँ शुद्ध ग्रात्मद्रव्यको द्रव्यके स्थानपर कहा है । ग्रब गुरगोंका वर्र्णन करते हैं–जो ग्राधारभूत शुद्ध ग्रात्मद्रव्यको प्राप्त करें, ग्राश्रय करें वे गुगा है, जैसे निर्मलज्ञान ग्रादिक । इसी प्रकार पर्यायोंका स्वरूप है । ग्रन्तर मात्र इतना है कि यहाँ क्रम परिणमनको मुख्यता रखकर सूक्ष्म दृष्टिसे क्षणिक परिएामनोंको देखना है वह हैं सभी गुर्एोंके सिद्धत्व पर्याय ।

द्रव्य गुरा पर्यायको स्फुट परोक्षा— यहाँ द्रव्य गुण पर्यायकी परीक्षा करिये— द्रव्य ग्रनादि ग्रनंत ग्रहेतुक है, इसी कारण द्रव्य स्वतन्त्र है। द्रव्यको ही भेदद्दष्टिसे देखनेपर गुरा सिद्ध होते हैं, वे गुरा भो द्रव्यके स्वभ वको रखते हैं, वे भी ग्रनादि ग्रनंत अहेतुक हैं, ग्रतः गुरा भी स्टरन्त है। इसी तरह वर्तमान मात्र पर्यायको देखो तो वह सादि सान्त होकर भी

र्वदनसार प्रवचन

⊁

निश्चयसे ब्रहेतुक है क्योंकि विशिब्ट पर्याथका कारण द्रव्य कड़ो तो द्रव्य तो ग्रनादि ग्रनंत एक स्वरूप है तब "कारणसदृशं कार्य" इस नियमसे पर्याय भो ग्रनादि ग्रनंत एक स्वरूप हो जायगी । यदि पर्यायका कारण गुएगको कहो तो गुएग भी ग्रनादि ग्रनंत ग्रहेतुक है सो यहाँ भी यही ग्रापत्ति ग्रावेगो । यदि पूर्एा पर्यायको कारण कहो तो वह तो विलीन होती है तब उत्पाद कहलाता है । ग्रभाव भावका कारण कैसे ? यह एक सूक्ष्म ऋजुसूत्रनयकी दृष्टि है । वस्तुव्यव-स्थामें तो पूर्एा पर्याय संयुक्त द्रव्य वर्तमान पर्यायका कारएग कहा है । इस तरह द्रव्य, गुरग पर्यायोंकी व्यवस्था जिनेन्द्र शब्द ब्रह्ममें है । यह जिनेन्द्र भागवत परमागम पूर्एापरविरोध रहित ग्राप्तप्रगीत, प्रबलयुक्तिपूर्एा सर्व जगतका हितकारी है । इस परमागमका ग्रभ्यास मोह-क्षयका उपाय है । वस्तु स्वतंत्र है परस्पर पृथक् है । प्रत्येक वस्तु ग्रपनी परिएगतिसे ही परि-गामती है, परकी परिणतिसे नहीं ग्रादि सिद्धान्तोंका मनन जिस चित्तमें है उस चित्तमें मोह नहीं ठहरता । ग्रज्ञानभाव हटते ही मिथ्यात्व हट जाता है ग्रथवा मिथ्यात्व हटते ही ग्रज्ञान हट जाता है, दोनों बल एक साथ चल रहे हैं ।

मोहक्षयके उपायके उद्यमका उपदेशन—इस प्रकार शिष्यके पहिले इस प्रश्नपर कि मोहके जीतनेका क्या उपाय है ? दो उपाय बताये । यहाँ शिष्य कमजोर या ग्रज्ञानी नहीं है । ऐसे प्रश्न करनेकी प्रबल उत्कण्ठा ज्ञानीके ही होती है । वह इस ही उत्तरको मनमें दृढ बनानेके ग्रर्थ ग्राशङ्का रूपमें प्रकट करता है । उन उपायोंका वर्णन करके ग्रब ग्राचार्य पुरुषार्थका व्यापार करानेकी भावनासे कहते हैं कि इस प्रकार मोहक्षयके उपायभूत जिनेन्द्रदेव के उपदेशका लाभ होनेपर भी पुरुषार्थ करना ग्रर्थक्रियाकारी है ग्रर्थात् जिनेन्द्रदेवके उपदेशको निमित्त करके ग्रात्माका ज्ञान पाकरके भी जैसा ग्रात्मस्वभाव जाना है, वैसा ही स्थैर्य प्राप्त पुरुषार्थ करनेका पुरुषार्थ करे तब ज्ञाताद्रष्टा रहने रूप प्रयोजनकी सिद्धि है । इसलिये ग्राचार्य महाराज पुरुषार्थ करनेका व्यापार कराते हैं तथा उद्यम करनेका उपदेश, उपाय बताते हैं—

जो मोहरागदोसे गिहगादि उबलद्ध जोण्हमुवदेसं।

सो सव्वदुक्खमोक्खं पावदि ग्रचिरेण कालेगा ।।८८।।

शोघ्र संकटमुक्तिके लिये उपाय करनेका संदेश—जो जिनेन्द्रप्रणीत उपदेशको पाकर भी ग्रर्थात् जिनेन्द्रोपदेशको निमित्त करके निज घ्रुव ज्ञायकस्वभावके लक्ष्यसे स्वानुभवको प्राप्त करके भी यदि मोह, राग, ढेषको नष्ट करता है, वह यथाशीघ्र कालसे सर्वदुःखोंके मोक्षको प्राप्त करता है । यहाँ ग्राचार्य महाराज ग्रपनी भी बात दर्शाते जा रहे हैं ग्रौर शिष्य भी ग्रपनी बात सुनकर प्रमोदसे घ्यानी बन रहा है । जो स्वानुभवसे प्राप्त किया, उसके कहनेमें ऐसी दढता होती है । रागढेष मोहके विनाश करनेपर फिर कुछ भी विलम्ब नहीं रहता । इसलिए ग्रचिरेण कालेन शब्दको कहकर ग्राचार्य महाराज मानो हस्तगत मोक्षके विषयमें बात कर र

१२६

पूर्व

j,

हैं। मोक्ष छूटनेको कहते हैं। श्रात्मद्रव्यमें ग्रन्य द्रव्यका न मेल है, न त्याग है। ग्रात्मद्रव्यमें ग्रात्मद्रव्यकी पर्यायका मेल है ग्रौर उसका ही त्याग है। ग्रन्य द्रव्य तो इस मेल व त्यागमें निमित्तमात्र है। मोह राग द्वेष पर्यायके मेलको संसार कहते हैं ग्रौर मोह रागद्वेष पर्यायके विलीन होनेको मोक्ष कहते हैं। यद्यपि स्थूलपन मोहके विनाश होनेपर मोक्ष हो गया तथापि सर्व दुःखके कारण व रूप व फलोके सर्वथा ग्रभाव होनेकी विवक्षा यहाँ है, जिससे ग्रचिर काल फिर भी लग जाता है, चाहे वह ग्रन्तर्मु हूर्त ही हो ग्रर्थात् राग द्वेष मोहका मूलक्षय जहाँ ग्रभिप्रेत है वहाँ ग्रनंत सुखकी प्राप्तिमें ग्रन्तर्मु हूर्तकाल लगता है ग्रौर यदि साधारणतया लोक-प्रसिद्धिके ग्रनुसार (उपश्रम मंदोदय या क्षयोपश्रम) मोह, राग, द्वेषका हनन ग्रभिप्रेत है वहाँ १५ भव तकका समय लग सकता है।

एकत्वविभक्तको भावना बिना विकट संसरण- इस जीवने ग्रनादिसे ग्रपने इस एकत्व की कथा ही नहीं सुनी, भावना तो ग्रनन्तरकी बात है। ऐसी ग्रवस्थामें दुःखसे छूटनेका उपाय ही क्या होता ? ग्रनादिसे यह जीव निगोदमें रहा, वहाँ एक स्पर्शनइन्द्रिय था, वह भी ग्रव्यक्त-सा। एक सेनेन्डमें करीब २३ डार जन्म मरण किया, वहाँका दुःख बड़ा कठिन है। जैसे किसी सुकुमार श्रेष्ठ पुत्रको सांकलोंसे कस दिया जाय, मुंह, नाक, कान, ग्राँख बंद कर दिये जायें, ग्रौर दंड ग्रनादिके ग्रनेक प्रकार हों तो जिस दुःखकी वहाँ संभावना की जाती है उससे ग्रनंत गुण दुःख निगोद जीवके से वहाँ जिनेन्द्रोपदेश श्रवणा ग्रसम्भव ही है। कर्मोंकी मंदताको निमित्त पाकर जीव निगोदवाससे निकला, तब पृथ्वी, जल, ग्राग, वायु प्रत्येकवनस्पति हुग्रा। वहाँ भी एकेन्द्रियकी ही दशा है। कुछ कर्मोंकी मंदता ग्रौर हुई, दोइन्द्रिय, तीनइन्द्रिय, चतुरि-न्द्रिय हुग्रा, ये सभी कर्णहीन हैं। कर्मोंका विशेष क्षयोपशम होनेपर पंचेन्द्रिय हुग्रा तब ग्रसंज्ञी होनेपर लाभ ही क्या ग्रौर सैनी हुए ग्रौर क्रूर सिंहादिक हुए तब घोर पाप करके नरकमें जा सकता है, वहाँ नरकोंमें घोर दुःख । देवगति भी पाई तो वहाँ ग्रसंयमका संताप व परका ऐक्वर्य देखकर ईर्ष्याका ताप नहीं मिटा। मनुष्यगतिमें भी नाना भावके मनुष्य हैं। एक कल्याएको इच्छा रखने वाला ही मनुष्य प्रशस्तमार्गका ग्रयिकारी है।

जिनेन्द्रोपदेशका प्रताप— कल्याऐाच्छुको जिनेन्द्रोपदेशका निमित्त प्राप्त होता ही है। ग्रात्मा परमेश्वर है, वह ग्रनादि कर्मबद्ध होनेसे वर्तमानमें मलिन है तथापि वह जैसा भाव करता है वैसा योग प्राप्त कर ही लेता है। इस प्रकार दुर्लभसे दुर्लभ जिनेन्द्रोपदेशको प्राप्त करके भी यदि तलवारकी धारके समान ग्रमोघ इस जिनेन्द्रोपदेशको मोह, रागद्वे कके ऊपर टढ़ता निपातन करता है तब समस्त दुःखुके मोक्षको (छुटकारेको) जल्दी ही प्राप्त कर लेता है। यह जिनेन्द्रोपदेश तलवारकी धारके समान है। जैसे तलवारकी धारका पानी निष्कंप है, इसी तरह जैनेन्द्रवचन विरोध व भंग, कंपरहित है। जैसे तलवारकी धारको सावधान

प्रबचनसार प्रवचन

ग्रभ्यस्त ही स्पर्श कर सकता है इसी तरह जैनेन्द्रोधदेशको सावधान पुरुष ही स्पर्श कर सफल है। जैसे तलवारकी धारपर चलना कुशल व्यक्तियोंका काम है, इसी तरह जैनेन्द्रोपदेशपर चलना कुशल निकट भव्यजीवोंका काम है। जैसे तीक्ष्ण तलवारकी धारका जिस शत्रुपर निपात हो उसका विनाश हो जाता है इसी तरह जिनेन्द्रोपदेशका मोह, राग द्वेष शत्रुपर निपात हो तो मोहादिक टिक नहीं सकते, क्षय हो जाते हैं।

रागादि शत्रुग्रोंपर ज्ञानधारका प्रहार—हे आत्मन ! तेरे शत्रु मोह रागद्वेष भाव हैं, और उनके विनाशको उपायभूत ज्ञानधार भो तुभमें तन्मय है, ज्ञानधारको संभाल ग्रब देखता है । ग्रनादि परम्परासे चले ग्राये हुए मोह, रागद्वेष शत्रुवोंपर दृढ़तासे भावज्ञानका प्रहार कर, दृढ़तासे कर ग्रपनी सारी शक्ति लगाकर । यहाँ ज्ञान करएा भिन्न नहीं है, किन्तु ग्रात्माको इस स्थितिमें ग्रानेका उपदेश है कि ग्रात्मन पराश्रयदृष्टि छोड़कर निजात्माकी सम्यक्श्रद्धान ज्ञान ग्राचरएारूप ज्ञाताद्रष्टाकी स्थितिमें रह ग्रवश्य मलिन पर्याय विलीन होगी और तुम स्वयं ग्रनंत सुखमय देखोगे । कार्य तेरे करनेका मात्र एक यह ही है, जिनेन्द्रोपदेशको निमित्तमात्र करके जो भावज्ञान-ग्रात्मज्ञान हुग्रा है उसका मोह रागद्वेषपर प्रहार कर । जैसे जिसके हाथमें तल-वार है, पुरुष भी समर्थ है ग्रीर तलवार भी तीक्ष्णा है यदि उससे सामने शत्रु ग्रा जाय ग्रीर वह ग्रगना बल ग्राजमाये तब तलवार वालेका कार्य क्या है ? मात्र वही जो योद्धा करते हैं । इसी तरह जिनेन्द्रोपदेश पाया, उससे भावज्ञानकी भावनाके ग्रवलम्बनसे भावक पुरुष भी समर्थ हुग्रा । तब मोह राग द्वेष शत्रु जो सामने हैं, उनके प्रति ग्रब काम क्या है ? केवल एक यह ही व्यापार जो ग्रात्मज्ञानका निपात मोहादिपर करे । यहाँ निपात मात्र इतना है जो उपयोग में ज्ञानस्वभावको स्थिरतासे रखे ।

**श्रवसरपर पुरुषार्थसे न चूकनेका श्रनुरोध**—--यह ग्रवसर ग्रमूल्य है, पुरुषकार बिना गंवा देनेमें यदि सुमति हो तब स्वयंको पछतावा है ग्रन्यथा ज्ञानी पुरुष तेरे प्रमादको तेरे लिये पछतावेंगे । ग्रात्मन ! तू ज्ञानियोंके दुःखका कारएग तो मत बन । समयका लाभ ले, पर-दृष्टि हटाकर निजात्मदृष्टिका दृढ़ ग्रालम्बन ले, यही तेरी विजयका उपाय है । ग्रहो ! इस ही समय इस ही के लिये मैं मोहके क्षपगके लिये पुरुषार्थमें बैठता हूं, निज शुद्ध निरज्जन ग्रात्म-तत्त्वके उपयोगरूप महान पुरुषार्थमें बैठता हूं, ठहरता हूं । मुभे ग्रन्य ग्रब कोई बात सुनने देखनेकी नहीं है । यहाँ खङ्ग रत्नत्रयका है, रत्नत्रय सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र इन तीनोंके समुदायका नाम है ग्रर्थात् ग्रात्माकी उस परिस्थितिका नाम है, जहाँ निजशुद्धात्मा का निश्चल ग्रनुभव है, ग्रौर वीतरागता प्रवर्तमान है । इस एक ज्ञानमात्र ग्रनुभवनरूप खङ्ग के द्वारा मोह, रागद्वे षरूप बाह्यानुभव विभाव विलीन किया जा रहा है । यह कथन घातका है, किन्तु ग्रलङ्कार मात्र है, परभदयाका यहाँ वर्ग्यन है । इस प्रकार ग्राचार्य महाराज निवट

गाथा इध

भव्य जीवोंको प्रतिबोधते हैं कि जिनेन्द्रोपदेशका लाभ होनेपर भी यदि शोध्र मोह, रागद्वेषका क्षय कर दोगे तो सर्वदुःखोंसे छुटकारा पा लोगे । जो समभनेको तैयार हैं, समभते हैं उनके प्रति ही प्रतिबोधनेका व्यवहार होता है । यहां शिष्य भी यथार्थ रहस्य जानकर प्रतिज्ञासंकल्प-बद्ध हो रहा है कि मैं सर्व ग्रारम्भसे मोहके क्षयके लिये पुरुषार्थमें ठहरता हूं ।

मोहक्षयके लिये स्वपरविभागसिद्धिके प्रयत्नका उपदेशन— अब मोहक्षयका सिद्ध एवं ग्रमोघ उपाय बताकर उस उपायकी सिद्धिक लिये ग्राचार्य प्रयत्न करते हैं— ग्राचार्यको तो वह उपाय सिद्ध हुआ है। वहाँ तो शिष्योंके समफानेके तात्पर्यमें प्रयत्नका व्यवहार हुआ है। मोहक्षपण् स्वपरविभागकी सिद्धिसे ही होता है। यह ग्रनादिसे परमें एकत्वका अध्यवसाय किये हुए प्रवर्त रहा है। इस ही ग्रध्यवसायसे मोहभाव पुष्ट हो रहा है। इसके क्षयका उपाय स्वको स्व व परको पर समभना, मानना है। हे ग्रात्मन ! परसे ग्रत्यंत पृथक् निज चैतन्य शक्तिमय अपने ग्रापकी स्वीकृति तो कर। संसारमें परलक्ष्यमें इतना भटका, क्या पाया ? क्या हित साधा ? ग्रहित ही तो हाथ लगा। यह सुख शांतिका अमोघ उपाय है, पर विपदामें लीन प्राण्तीको ग्रन्य कोई उपाय नहीं है शांतिका। एकमात्र भेदविज्ञान ही शरण है। उस ही स्व-परविभागकी बात यहाँ करते हैं। हे ग्रात्मन् ! ध्यानपूर्वक सुन, मनन कर, ग्रङ्गीकार कर ग्रीर महोत्लाससे सबसे अपनेको न्यारा देखकर पश्चात् विकल्पावस्थामें आये तो हाँ कर "यह ज्ञानमात्र ही मैं हूं।" श्रीमत्कुन्दकुन्द ग्राचार्य इस ही विषयको लेकर स्वपरविभागकी सिद्धिके लिये प्रयत्न करते हैं—

गागण्पगमप्यागं परंच दव्वत्तणाहि संबद्धं ।

जाणदि जदि एिाच्छयदो जो सो. मोहक्खयं कुरएदि ।। ८९।।

स्वपरविभागसिद्धि—जो निश्चयनयसे भेदज्ञानका ग्राश्रय कर स्वकीय ज्ञानभावमें तन्मय स्वयंको ग्रौर परकीय भावमें तन्मय पर चेतन व ग्रचेतनको पृथक्-पृथक् रूपसे जानता है वह मोहके क्षयको ग्रवश्य करता है। जो जैसा ग्रवस्थित है उसे उस प्रकार ही समभना ज्ञानमार्ग है। मैं स्वकीय चैतन्यात्मक द्रव्यत्वमें तन्मय हूं, ग्रौर पर जो चेतन हैं, वे उन्हीं पर-कीय चैतन्यात्मक द्रव्यत्वमें तन्मय हैं तथा जो पर ग्रचेतन हैं, वे उन्हीं ग्रचेतन परकीय द्रव्यत्व में तन्मय हैं। ऐसा ग्रखंड पूर्ण द्रव्यपर दृष्टि रखकर जो परिच्छेदन करता है—विभाग करता हुग्रा जानता है, वही भेदविज्ञानी है।

एकत्वविभक्त निज स्वरूपका समर्थन — मैं रूप, रस, गंध, स्पर्शरहित हूं, किसी द्रव्य के चलने ठहरनेका निमित्तभूत नहीं हूं, परिएामनका सहायक क्हीं हूं, ग्रवगाहनका निमित्त नहीं हूं तथा ग्रन्य चेतनके गुएा पर्यायोंसे ग्रत्यंत पृथक् हूँ। ग्रतः मैं निज सत्त्ववान द्रव्य हूं, ग्रनादिसे हूं, मैं किसीके ढारा रचा गया नहीं हूं, स्वतःसिद्ध हूं, पूर्ण हूं, ग्रखण्ड हूं, मुफमें से

प्रवचनसार प्रवचन

2

 न कोई गुगा या परिगातिका बाहर विहार है ग्रौर न मुभ में ग्रन्य विसी सजातीय ग्रथवा विजातीय द्रव्यके गुण या परिगातियोंका प्रवेश है। मैं स्वतः ग्रनंत शक्तियोंका पुञ्ज हूं, ग्रनंत शवत्यात्मक हूं, स्वतंत्र हूं, सर्वसे न्यारा हूं। इसी प्रकार सर्व द्रव्य भी ग्रन्य सर्वसे जुदे हैं।

निमित्तनैमित्तिक प्रसंगमें भी वस्तुस्वातन्त्र्य जगतके सभी पदार्थं ग्रपने ग्रापमें स्वयं की परिणतिमे परिएगमते, एक पदार्थका दूसरे पदार्थपर ग्रसर नहीं होता । हां मात्र ग्रन्य द्रव्य को निमित्तमात्र करके स्वयंके ग्रसरको विकसित करके स्वयं परिएगमता है । जैसे दिखनेमें ऐसा लगता है कि सूर्य घट पट ग्रादि ग्रनेक पदार्थोंको प्रकाशित करता है, किन्तु पहिले यह निर्एाय तो कर लो कि सूर्य कितना बड़ा है ? सूर्यका जितना बिम्ब दिखता, उतना बड़ा सूर्य है या जितना जगत प्रकाशमान है, उतना बड़ा है ? बिम्ब जितना सूर्य है, तो बिम्बसे बाहर सूर्यवा ग्रसर नहीं, बाहर जो ग्रसर है वह सूर्यका नहीं, जहाँ जो पदार्थ है उस ही का है ।

प्रश्न—प्रत्यक्ष तो दिखता है कि यह सब सूर्यका प्रकाश है ? उत्तर—सूर्यको निमित्तमात्र पाकर ये घट, पट, कांच वगैरा स्वयं अपनी अंधकार अवस्थाको छोड़कर प्रकाश-अवस्थाको प्राप्त हुए हैं। अन्यथा फिर इसका क्या कारण होगा कि घट तो सामान्यतया प्रकाशित है, और काँच जगमग रूपसे प्रकाशित है। यदि सब सूर्यका प्रकाश है तो वह सर्वत्र एकसा होना चाहिये।

प्रश्न—यह तो पदार्थंकी योग्यतापर निर्भर है। काँच स्वयं ग्रति स्वच्छ है कि वहाँ सूर्यका प्रकाश महिमासे रह सकता है ? उत्तर—बस यही तो हम कहते हैं कि पदार्थं योग्यता-पर पदार्थंका प्रकाश ग्रवलम्बित है, वहाँ सूर्यं निमित्तमात्र है। दूसरी बात यह है कि जिस वस्तुका जो गुण है या पर्याय है वह उस वस्तुके प्रदेशोंमें ही ग्राधारित है, बाहर नहीं। सूर्य-विम्बमात्र है, उसका प्रकाश उस ही में ग्रवबद्ध है।

प्रश्न—तब सूर्यकी किरएों नजर ग्राती हैं, तो क्या ये सूर्यकी किरएों नहीं हैं ? ग्रागम में तो सूर्यकी सोलह हजार किरएों बताई हैं । उत्तर—जो ये दिखते हैं, वह सब प्रकाशमान स्कंघ हैं । ग्राँखकी दृष्टिसे सूर्य तक ये पंक्तियाँरूपमें नजर ग्राती हैं । ग्रागममें सूर्यकी किरएों का बताना सूर्यकी महिमासे तात्पर्य रखता है ग्रथति सूर्यमें १६ हजार पंक्तियोंके स्कंघको प्रकाशमान करनेका निमित्तपना है । इस निमित्तदृष्टिसे यह बात सिद्ध है कि सूर्यकी सोलह हजार किरएों हैं । सूर्य सूर्यमें है, पटादि ग्रपने स्वरूपमें हैं । यही बात मेरे विषयमें भी है । मैं जगतके पदार्थोंको नहीं जानता हूं, मात्र ग्रपने स्वरूपको जानता हूं, क्योंकि ज्ञानगुएा मेरा ग्रभिन्न ग्रसाधारएा गुण है, उसकी क्रिया व उस क्रियाका कर्म मैं ही हूं । ज्ञानका कार्य जानना है, वह मेरे प्रदेशोंसे बाहर नहीं हो सकता ।

ज्ञान द्वारा निज ज्ञेयाकारका जानन-ग्रंब यहाँ यह विचारना है कि ज्ञान जानता है

गाथा दृध

है। तो जानता किसे है ? जो जाननेमें ग्रावेगा वह कुछ न कुछ ग्राकार रूप होगा, तो इसका यह समाधान है कि ज्ञान निज ज्ञेयाकारोंको जानता है। ये ज्ञेयाकार ऊट-पटांग नहीं बन गये हैं, ज्ञेय द्रव्य जैसा है वैसे ग्राकाररूप ज्ञानको ज्ञेयाकारोंकी परििएति हुई। देखो ज्ञानकी कैसी महिमा है—इतना बड़े विश्वका ग्राकार देहमात्र ग्रसंख्य प्रदेशोंमें ऐसा समाया कि जाननेमें उतना ही बड़ा ग्रा रहा है। यहाँ ये ज्ञेयाकार विश्वके किसी पदार्थसे नहीं ग्राये, किन्तु पदार्थों को निमित्तमात्र पाकर ज्ञानसे ही निकले। ये ज्ञेयाकार ज्ञानमें पहलेसे भरे हुए नहीं थे, किन्तु ज्ञानमें वर्तमान मात्र पर्यायसे प्रकट हुए हैं। जैसे बाह्य समक्ष वस्तुवोंको निमित्तमात्र पाकर दर्पएमें वैसा ग्राकार होता है, यह ग्राकार बाह्य वस्तुवोंसे निकलकर नहीं ग्राया, किन्तु बाह्य वस्तुवोंको निमित्तमात्र पाकर दर्पएसे ही ग्राकार निकला। यह ग्राकार दर्पणमें पहिलेसे भरा नहीं था, किन्तु बाह्य समक्ष वस्तुवोंको निमित्तमात्र पाकर दर्पएमें वर्तमान पर्याय मात्रसे प्रकट हुग्रा है। हाँ तो जानने जिनको निमित्तमात्र पाकर निकला। यह ग्राकार दर्पणमें पहिलेसे भरा नहीं था, किन्तु बाह्य समक्ष वस्तुवोंको निमित्तमात्र पाकर दर्पएमें वर्तमान पर्याय मात्रसे प्रकट हुग्रा है। हाँ तो जानने जिनको निमित्तमात्र पाकर निक ज्ञेयाकारकी सृष्टि की, उन निमित्तभूत परद्रव्योंको नहीं जाना। मात्र व्यवहारसे ऐसा कहा जाता है कि ज्ञानने घट पट ग्रादिको जाना। इस व्यवहारका कारएग यह है कि ज्ञानके विषयभूत ज्ञेयाकारोंकी रचनामें निमित्तभूत या ग्राश्रयभूत परद्रव्य हैं।

स्वकीय चैतन्यात्मकताका उपयोग— इस प्रकार इस जीवके ज्ञानके ज्ञेयाकारको जो चेतन ग्रचेतन वस्तु ग्राश्रयभूत होता है, उस पदार्थको ग्रनादि मोहसे स्फारवश परिग्रह बना लेता है ग्रौर सम्बंध मानने लगता है। किन्तु मुफ स्वकीय चैतन्यात्मक द्रव्यसे सभी ग्रन्य चैतन्यात्मक द्रव्य व ग्रचेतन द्रव्य ग्रत्यन्ताभाव वाले पदार्थ हैं। त्रिकालमें भी मेरा किसी पर-द्रव्यसे सम्बंध नहीं है। इस प्रकार स्वकीय स्वकीय सत्ता की स्वतंत्रताको देखकर जो निकट भव्य जीव वस्तुवोंका स्वतंत्र स्वतंत्र रूप परिच्छेदन करता है वह ही भले प्रकार स्व ग्रौर परके विवेकको प्राप्त करता है ग्रौर समस्त मोहका क्षय करता है। स्वपरविवेक बिना मोहका क्षय नहीं होता। मोहके क्षयके बिना ग्रात्मशांति प्राप्त नहीं हो सकती। ग्रतः मैं यह स्वपरविवेकके लिये प्रयत हूं। यहाँ इस संकल्पका यह भाव है कि जिस स्वपरविवेकको प्राप्त किया है उसकी टढ़ताके लिये पूर्ण सावधान हूं।

मोहक्षयके उपायोंकी सिद्धिका उपसंहरएा—-ग्रब मोहके क्षपएा करनेके उपायोंका वर्णन करके प्रधान उपाय जो स्वपरविवेक उसकी सिद्धि ग्रागमसे होती है, ग्रतः ग्रागमके लिये प्रेरणा करते हुए ग्राचार्यदेव उपसंहार करते हैं—--उपसंहार तो वस्तुतः उप कहिये समीप में ग्रपने ग्रापसे, सं कहिये भले प्रकारसे हरण करने, धारएा करनेको कहते हैं । सो निष्च्यतः तो ग्राचार्यं इस स्वपरविवेक सिद्धिको ग्रपने ग्रापमें धारण कर रहे हैं, किन्तु परके निमित्त इस सिद्धिके उपायभूत ग्रागमज्ञानके विधानको लक्ष्यमें रखकर पूर्वोक्त वर्णनका उपसंहार करते है–

तम्हा जिणमग्गाहो गुरोहिं ग्रादं परंच दव्वेसु ।

ग्रभिमच्छहु एिग्मोहं इच्छदि जदि ग्रप्पएगे ग्रप्पा ॥६०॥ स्वपरविभागसिद्धिसे निर्मोहता--स्वपर भेदविज्ञान ही मोहका क्षय होता है । इस कारएासे यदि निर्मोहभावको चाहते हो तो जिनमार्ग--जैनागमसे सर्व द्रव्योंमें से गुएगोंके ढारा ग्रपनेको ग्रौर परको यथावस्थित जानो । ये छहों द्रव्य एक ही स्थानपर ग्रवस्थित हैं तथापि सत्त्व सर्वका पृथक्-पृथक् है । सहज शुद्ध चैतन्यस्वभाव वाले मुफ्तका जगतके किसी भी चेतन ग्रचेतन पदार्थसे नहीं है । प्रत्येक द्रव्यमें ग्रनंत गुएग हैं, उनमें प्रधान गुएग ग्रन्ययोगव्यवच्छेदक हैं ग्रथांत् प्रधान गुएगोंके ढारा ग्रन्य द्रव्यसे प्रकृत द्रव्यका विभाग होता है । इस ही विभागसे यथार्थ ज्ञानी मोहको नष्ट करनेमें कुशल होते हैं । सर्व द्रव्योंको परस्पर पृथक्-पृथक् जाननेका प्रयोजन यह है कि ग्रपने ग्रापके ग्रात्माको सर्व द्रव्योंसे , पृथक् जानना ग्रौर स्वयंको ज्ञानमय ग्रनुभव करना । यह मेरा ग्रभिन्न चैतन्य स्वयं सत् ग्रहेतुक है, क्योंकि है । जो वस्तु होती है, बह स्वतःसिद्ध ग्रहेतुक होती है । मैं वस्तुभूत हूं, सो स्वतःसिद्ध ही हूं ।

पदार्थ ग्रौर सृष्टिकी स्वतःसिद्धता—जिनके ग्रभिप्रायमें ग्रात्मा व ग्रनात्मा या किसी को किसी सृष्टा द्वारा सृष्टि हुई है, वे पृष्टव्य हैं कि जो न था, ऐसे कोई ग्रपूर्व पदार्थकी सृष्टि हुई है या पहिलेसे सद्भूत पदार्थकी ग्रवस्थामात्र बदली जाती है। पहिले पक्षमें उपादान द्रव्य क्या है ? जगतमें उपादान बिना कुछ भी रचना नहीं देखी जाती है। यदि सूक्ष्म उपादानभूत बस्तुको स्वीकार करते हो तब सत्ता स्वयं पहिले सिद्ध हो गई। यदि ईश्वरको उपादान स्वी-कार करते हो तो सारी सृष्टिमें ईश्वरके चैतन्यादि गुएा ही विकसित होने चाहियें ग्रौर सब ग्रनवच्छिन्न ग्रखंड होना चाहिये। यदि सद्भूत पदार्थकी ग्रवस्थामात्रको सृष्टि कहते हो तब इष्ट ही है, फिर तो केवल निमित्तमें ही विवाद है। सो वैज्ञानिक शैलीसे इसका हल करना चाहिये।

प्रात्मस्वरूप—हाँ तो मेरा चैतन्य ही मैं हूं, जो चित्स्वरूप होनेके कारण ग्रंतरङ्ग व बहिरङ्गरूपसे प्रकाशक है ग्रर्थात स्वको ग्रौर परको जानने वाला है, ऐसा ग्रभिन्न चैतन्य मैं हूं । सो मैं इस मेरे समान जाति वाले चित्स्वरूपी ग्रन्य द्रव्योंसे व ग्रसमानजातीय ग्रन्य द्रव्यों को छोड़कर मेरे ग्रात्मामें ही यह वर्तमान है, उसके द्वारा मैं ग्रपने ग्रापको ही जानता हूं । मैं समस्त कालमें रहने वाला घ्रुव हूं, मैं उपादव्यययुक्त हूं, मात्र ध्रव कोई वस्तु नहीं है तथापि उत्पादव्यय वाले धर्म मुफ़में सदा नहीं टिकते, ग्रौर मैं केवल किसी पर्यायमात्र नहीं हूं, ग्रतः स्वभावकी दृष्टिसे देखनेपर मैं ध्रुव ही हूँ । इस ही प्रकार जैसे सर्व ग्रन्य द्रव्योंसे पृथक् मदीय चैतन्यगुएगके द्वारा—जो कि सर्वद्रव्योंसे पृथक् ग्रपने स्वलक्षरणसे मुफमें कांपकर रहता है– मैं

e en la

म्रापनेको ग्रावान्तर सत्तावान निश्चित करता हूं, उस ही प्रकार सब ही पदार्थ पृथक्-पृथक् वर्त-मान अपने-अपने लक्षणों द्वारा जो अन्य-अन्य द्रव्योंको छोड़कर विवक्षित उस ही द्रव्यमें रहते हैं, त्रिकाल रहने वाले ग्राकाश, धर्म, ग्रधर्म, काल पुद्गल व जीवान्तर हैं, ऐसा मैं निश्चय करता हूं, पुद्गलका स्वलक्षण रूप, रस, गंध, स्पर्शवर्ती मूर्ति है । धर्मद्रव्यका स्वलक्षण जीव और पुद्गलकी गतिका निमित्तभूत अमूर्ति असाधारण द्रव्यत्व है । अधर्मद्रव्यका स्वलक्षण जीव और पुद्गलकी गतिका निमित्तभूत अमूर्ति असाधारण द्रव्यत्व है । आधर्मद्रव्यका स्वलक्षण जीव और पुद्गलकी स्थितिका निमित्तभूत अमूर्तिक यसाधारण द्रव्यत्व है । आकाशका ग्रवगाहन-हेतुत्ववान असाधारण द्रव्यत्व, कालका परिणमन हेतुत्ववान ग्रसाधारण द्रव्यत्व है । इसलिये न तो मैं पुद्गल हूं, न धर्मद्रव्य हूं, न अधर्मद्रव्य हूं, न काल हूं और न जीवान्तर हूं । सर्व सत् परस्पर जुदे हैं । प्रत्येक द्रव्य ग्रपने गुणोमें ही तन्मय हैं ।

द्रव्योंमें परस्पर पार्थवयव्यवस्था- जैसे ग्रग्निका संयोग पाकर पात्रस्थ जल गर्म हो जाता है ऐसा निमित्तनैमित्तिक सम्बंध है, तो भी ग्रग्नि परिएातिसे जलने गर्म ग्रवस्था धारएा नहीं की, किन्तु जलनेकी शीत पर्यायका तिरोभाव करके उष्णपर्याय प्रकट की । गुरु शिष्यको पढ़ाता है, वहाँ जो शिष्य ज्ञानवान बना वह गुष्के ज्ञानकी परिएातिसे नहीं बना, किन्तु शिष्य स्वयंकी ज्ञानपरिणतिसे ज्ञानी हुन्ना । एक द्रव्यसे दूसरा द्रव्य पृथक् है, इसका मूल कारण या लक्षण-चिह्न यही है, जो एककी परिरातिसे दूसरा नहीं परिणमता । जैसे एक कमरे में १०-१५ दीपकोंका प्रकाश है, वहाँ प्रत्येक दीपकका प्रकाश अलग-ग्रलग स्वरूप रख रहा है, वहाँसे यदि ७-८ दीपक उठा लिये जावें, तो उतने प्रकाशकी कमी हो जाती है । इससे यह प्रतीत है कि वहाँ १४ दीपकोंका प्रकाश भिन्न-भिन्न है। इसी तरह लोकाकाशके किसी भी एक स्थानपर छहों द्रव्य हैं, ग्रौर जीव पुद्गल तो उनमें ग्रनन्तानंत हैं, फिर भी वे सब पृथक्-पृथक् ही है, ग्रपने-ग्रपने स्वरूपसे कोई च्युत नहीं है। यहाँ दीपक प्रकाशका दृष्टान्त लौकिक जनोंकी अपेक्षा दिया गया है । वास्तवमें तो दीपकका प्रकाश दीपकसे बाहर नहीं है, दीपक जितना हो दीपकका प्रकाश है । दीपक उतना कहलाता है जितना कि लौ है । उस दीपकको निमित्त पाकर जो स्कंध प्रकाशमान हैं, उसके निमित्तनैमित्तिक सम्बंधके कारएा दीपकके प्रकाशका उपचार किया जाता है । वहाँ यह ग्रर्थं लगा लेना कि जैसे दीपककी परिएातिसे स्कंध प्रकाणमान नही है दीपकको निमित्त पाकर स्कंघकी परिएातिसे ही स्कंघ प्रकाशमान है, उसो तरह एक द्रव्यकी परिणतिसे दूसरे द्रव्यकी कोई परिएाति नहीं होती । स्कंघोंमें भी सभी स्कंध कमरेमें एक स्थानपर होते हुए भी किसीकी परिएातिसे कोई नहीं परिणमते, सब ग्रपनी ग्रपनी परिणतिसे परिणमते हैं । एक स्कंवमें भी ग्रौर-ग्रौर दीपकोंका निमित्त पाकर प्रकाशकी श्रेगोमें ग्रधिकता होतो जाती है वहाँ उन श्रेणियोंके निमित्त पृथक्-पृथक् हैं, उनको निमित्त

र वचनसार प्रवचन

۶

मात्र पाकर प्रकाशके स्रविभाग प्रतिच्छेद भी जुदे-जुः हैं, किसीमें विसीका प्रवेश नहीं है । इन सब पृथक्त्वव्यवस्थानोके दृष्टान्तसे द्रव्यमें भी पृथक्त्वव्यवस्था सुघटित समभ लेनी चाहिये ।

सर्व द्रव्योंके स्थानमें मिलकर ग्रवस्थित होनेपर भी मेरा चैतन्य मेरे स्वरूपसे ग्रप्रच्युत ही है, यह स्वरूपसत्ता मुफ्रे पृथक् ही बतलाती है । इस तरह सर्व द्रव्य पृथक्-पृथक् हैं, ग्रपनी-ग्रपनी स्वरूपसत्ता लिये हुए हैं। स्वपरविवेकको निश्चित कर लेने वाले ग्रात्माके विकारकारी जो मोहांकुर उसकी उत्पत्ति नहीं होती है । ग्रतः हे ग्रात्मन् ! करने योग्य कार्य यह ही है कि दुःखके कारणभूत मोहभावका ग्रभाव करनेके ग्रर्थ स्वपरविवेक करो ग्रौर इस भेदविज्ञानको हढ़ बनावो ।

यथार्थ श्रद्धानके बिना धर्मके ग्रलाभका कथन— अब जिनोदित ग्रर्थके श्रद्धान बिना धर्मलाभ नहीं होता, इस बातका प्रतर्क करते हैं प्रकृष्ट तर्क करके दृढ़ भाव बनाते हैं । जगतमें सर्व ग्रर्थ जैसे ग्रवस्थित हैं वैसे ही जिनेन्द्रदेव द्वारा प्रणीत हैं । ग्रनत तीर्थंकरोने ग्रर्थके स्वरूप की व्यवस्था ऐसी स्वतंत्र सुनिश्चित बताई है । जैसे पदार्थोंका स्वरूप नहीं बदलता वैसे ही जिनेन्द्रोपदेश भी ग्रनादि परम्परासे सत्य ही चला रहा है, वह भी नहीं बदलता । पदार्थ जैसे हैं उस प्रकारके श्रद्धानके बिना धर्मलाभ नहीं होता है । धर्म नाम ग्रात्मस्वभावका है उसकी प्राप्ति परपदार्थ व विभावमें ग्रात्मीयता हटने से होती है, यह भेदविज्ञानसे ही शक्य है । भेदविज्ञानके लिये जो पदार्थ जैसे हैं वैसे ही श्रद्धानकी ग्रावश्यकता है । सर्वपदार्थ ग्रपनेमें श्रखंड सत्ता लिये हुए हैं, द्रव्यकी पर्याय उस ही द्रव्यसे उठती है इस प्रकार सर्व द्रव्य स्वरूपसे ही ग्रत्यन्त स्वतन्त्र हैं, इस श्रद्धामें परपदार्थकी उन्मुखता नहीं रहती है । वहाँ धर्म ग्रात्मस्व-भावपर दृष्टि होती है, वही धर्मलाभ है । इस ही बातको ग्राचार्यदेव कहते हैं—

सत्तासंवद्धेदे सविसेसे जो हि गोव सामण्गे ।

सद्दहदि ए। सो सवग्गो तत्तो धम्मो ए। संभवदि ।। १।।

सत् श्रद्धा बिना धर्मको ग्रसंभवता— सत्ताकरि संबद्ध विशेष स्वरूपकरि सहित इन द्रव्योंकी जो नहीं श्रद्धान करता है वह द्रव्यसे मुनिपदमें हो तो भी वह श्रमण नहीं है उस श्रमणसे धर्म उत्पन्न नहीं होता । सन्मात्रकी ग्रपेक्षा किसी पदार्थसे किसी पदार्थकी विसदशता नहीं है । सभी सत् हैं है में क्या भेद ? इसलिये सदृश ग्रस्तित्व करिके सहित होनेसे सब द्रव्य सामान्यभावको प्राप्त हो रहे हैं, फिर भी स्वरूपास्तित्व सबका जुदा है, ऐसे ही भिन्न स्वरूप को स्वतः लिये हुए पदार्थ ग्रनादिसे हैं, ग्रतः सर्वसविशेष हैं, परस्पर ग्रत्यन्ताभावको लिये हैं, मैं सर्वसे न्यारा स्वरूपी हूं, सर्व मुऋसे ग्रत्यन्त न्यारे स्वरूपी हैं—इस प्रकारसे जो भेद श्रद्धान नहीं करता ऐसा विवेक नहीं करता वह ग्रपने श्रामण्य वेशसे ग्रपने ग्रापको घोखेमें रखता है,

ठगता है, वह श्रमएा नहीं है। यहाँ श्रमएाका प्रकरएा है, प्रसंग है। वस्तुकी सत्य श्रद्धा बिना कुछ धर्मका बाह्य कार्य किया जावे, उससे तो वह ग्रात्मा अपने आपको ठगता है, क्योंकि मान्यतामें यह बैठा कि मैं धर्मात्मा हूं ग्रौर वहाँ धर्म संभव नहीं है। सो यह बड़ी ग्रसाव-धानी है। इससे तो ग्रविरत सम्यग्दृष्टिकी सावधानी देखो, वह ग्रवत ग्रवस्थामें रहता हुग्रा ग्रपनी स्थितिसे घृणा रखता है, ग्रपनी किसी परिएातिको घ्रुव ग्रात्मा नहीं समऋता।

धर्मोपलम्मका उपाय—मैं आत्मा ग्रनादि ग्रनंत ग्रहेतुक ध्रुव एक ज्ञानस्वभावी हूं इस प्रकार भावनापूर्वक ग्रात्मस्वभावका ग्रवलम्बन लेकर ग्रपनी प्रतीति करे । क्षणिक परि-एातियोंको तो जब तक स्मरएा है श्रमएा ग्रज्ञान श्रेणियोंमें टालता रहता है ग्रौर यही प्रधान कारण है कि उसकी स्वरूपदृष्टि बहुत बहुत बनी रहती है । इसलिये धर्मलाभ उपाय मेद-विज्ञान है ग्रौर भेदविज्ञानका उपाय जैसे जैसे द्रव्य ग्रपने-ग्रपने विशेष स्वरूपको लिये हुए हैं स्वचतुष्टयसे सत् परचतुष्टयसे ग्रसत् वैसा श्रद्धान करना है । इसके बिना धर्मलाभ नहीं होता । जैसे जिस न्यारियेको सोनेके करए ग्रौर रजके कणोंका विशेषस्वरूपका विज्ञान नहीं है वह शोधक कैसे शोधक कहला सकता है—रेग्रुसे भिन्न सुवर्र्ए कणको कैसे ग्रहए कर सकता है ? नहीं कर सकता है । इसी प्रकार निजस्वभावको ग्रौर पर व परभावको जो नहीं जानता है वह परके उपयोगको छोड़कर ग्रात्मस्वभावका उपयोग कैसे कर सकता है ? नहीं कर सकता । रागद्वेष विभावोंसे रहित ज्ञायकस्वभावमय ग्रात्मतत्त्वकी उपयोग द्वारा उपलब्धि होना धर्मोपलब्धि है, उसका वह पात्र नहीं है, जिसे वस्तुस्वरूपका यथार्थ श्रद्वान् नहीं है, धर्म जहाँसे प्रकट होता है उसे जाने बिना धर्म कैसे प्रकट होगा ?

सहज स्वभावके ग्रवलम्बनमें धर्मलाभ—धर्म बाह्य पदार्थकी देन नहीं है, मेरा धर्म किसी बाह्य वस्तुमें है ही नहीं, तब वहाँसे कैसे प्रकट होगा ? प्रत्युत बाह्य किसी वस्तुसे धर्म होता है, इस दृष्टिमें बाह्य परपदार्थको विषय किया । जिससे निमित्तदृष्टिके कारएा विभाव ही बढ़ा, वहाँ धर्मकी उत्पत्ति नहीं हुई । निमित्तदृष्टिमें धर्मका विकास संभव ही नहीं है । ग्रखंड पूर्एा विशुद्ध ज्ञानस्वभावमय निज ग्रात्माका ग्रभेदस्वभावसे ग्रनुभव किये बिना बाह्यका प्रसङ्ग कैसे छूटे ? बाह्यसङ्ग ग्रनादिसे रहनेके कारएा ग्रभ्यस्त बन गया है । उसकी मुक्ति स्वभावदृष्टि बिना नहीं होगी । इसलिये जो पदार्थ जैसे ग्रपने-ग्रपने विशेष स्वभाव वाला है, उसे वैसा ही श्रद्धान करो, इससे भेदविज्ञान होगा । भेदविज्ञानके ग्रनंतर ग्रहितका परिहार हितका उपाय होगा, उससे धर्मका विकास होगा । जीवको धर्म ही शरएा है, विकल्पोंकी बहुलतासे ग्रात्माके किसी हितकी सिद्धि नहीं, जगतके समागमसे किसी हितकी सिद्धि नहीं । हित स्वभावदृष्टि है, क्योंकि इससे ही निराकुल परिएातिका विकास होता है । ग्रात्माका स्वभाव ज्ञान ग्राँर

#### प्रवचनसार प्रवचन

€.

आनदमय है। जगतके जीवोंकी इन दो की ही वांछा है— ज्ञान ग्रौर ग्रानंद। सो ये तो ग्रात्मा के स्वभाव ही हैं, परन्तु ऐसा न समभ पाया। इसलिये परदृष्टि कर मलीन बनते हुए संसारमें रुलना पड़ा है। एकसौ साढ़े सित्यानवे करोड़ वुल वाले शरीरोंमें ऋमा है। इन सब भवोंमें एक मनुष्यभव ग्रार्थ कुल सर्वयोग्यता कठिन है, ृसो भी कभी पाया तो ग्राहारादि संज्ञावोकी ग्रासक्तिमें काल खो दिया।

अधिकारके सम्हालकी उपयुक्तता — हे ग्रात्मन् ! इस समय तुम जिस स्थितिमें हो, वह ग्रागे कल्याएके लिये मार्ग बना लेनेके लिये बड़ा उपयुक्त है । ग्रत: सब ममत्व ग्रज्ञानको छोड़कर ग्रपने ग्रापको एक ग्रभेदस्वभावसे ग्रनुभव करो, यहाँ धर्म ग्रपनी उत्पत्तिको ग्रनुभवने लगेगा । यही भाव परमसुखमय होगा । यहाँ यह प्रथम ग्रधिकार पूर्ए होने वाला है एवं दितीय ज्ञेयाधिकार लगने वाला है, इन दोनों ग्रधिकारोंका सम्बंध यह प्रसंग बना रहा है । ज्ञानके लिये ज्ञेयज्ञानकी ग्रावश्यकता है । सो ज्ञानका निरूपएा करनेके बाद ज्ञेयतत्त्वका निरू-पएा ग्रावश्यक हो गया है । यह गाथा ज्ञानाधिकारकी उपान्त्य गाथा है इस गाथाके बाद ग्रभेदस्वभावी धर्मकी भावना करनेके लिये एक गाथा कही जायगी । जिस गाथाके बिना ज्ञानाधिकारकी समाप्ति उद्देश्यप्रदर्शनके कमी बता देने वाली होती है ।

धर्मपरिएगत आत्माकी धर्मरूपता—एक द्रव्य दूसरे द्रव्यका कुछ भी नहीं करता, इस श्रद्धा वाले रागवश किसी ध्यानमें म्राते हैं तो वीतराग आत्माके ध्यानमें, और इसी कारएा उनका समतासे म्रतिरिक्त अन्य उद्देश्य नहीं होता । इस प्रकार प्रथम समताका संकल्प किया, फिर वह समता क्या वस्तु है ? इसका निर्एाय किया, क्योंकि जिसे पाता है, और जिसकी दृष्टि बिना पाना होता नहीं, उसे जाने बिना कोई सिद्धि नहीं है । ग्रतः समतापरिणामको धर्म रूपमें निश्चय किया "चारितं खलु धम्मो धम्मो जो सो समोत्ति विदिट्ठो" च रित्र धर्म समता

À

ये एकार्थंक हैं । ऋपने ज्ञानस्वरूपसे झवस्थित रहना चारित्र है, धर्म है, समता है । इस प्रकार समतापरिणामको धर्म निश्चित करके फिर यह निश्चय करो कि धर्म झर्थात् झात्मस्वभाव झात्मासे जुदा नहीं है, झौर धर्मभावपर किया उपयोग भी उस कालमें जुदा नहीं है । झतः ''परिएामदि जेएा दव्व तत्काल तम्मयत्ति पिण्एात्तं । तम्हा धम्मपरिणदो झादा धम्मो मुर्एा-यव्वो" इस विधिके झनुसार झात्माके ही धर्मपना निश्चित किया है ।

शुद्धोपयोगसे परमधर्मलाभका वर्णन--परन्तु धर्मभावकी दृष्टि ग्रा जानेपर भी कभी ऐसा होता है कि शुभोपयोगकी परिणति भी हो जाती है तब यह शुभोपयोग वस्तुतः शिवमार्ग का घातक ही है । क्योंकि शुभोपयोग भी ग्रशुद्धोपयोग है तब ग्रशुद्धोपयोग जैसे ग्रात्मसिद्धिका विरोधी है वैसे ही शुभोपयोग भी ग्रात्मसिद्धिका विरोधी है । ग्रतः धर्मभावसे परिएात ग्रात्मा यदि शुद्धोपयोगकरि युक्त है तो निर्वाणमुखको प्राप्त करता है । इस प्रसंगको लेकर शुद्धोप-योग व शुद्धोपयोगकरि युक्त है तो निर्वाणमुखको प्राप्त करता है । इस प्रसंगको लेकर शुद्धोप-योग व शुद्धोपयोगसे परिएात ग्रात्माके स्वरूपका वर्एन किया ग्रौर समस्त ग्रशुद्धोपयोग व उसके फल पुण्य पाप व सुख दुःखको सबको समान निष्चित कर दूर कराया तथा इन्द्रियज ज्ञान सुखको हेय विस्तृत किया । पुनः शुद्धोपयोगके विशेष स्वरूपको बताकर उसके फलस्वरूप सहज ज्ञान ग्रौर ग्रानंदका उद्योतन करके ग्रर्थात् ग्रपने ग्रापमें प्रकट हुए सहज ज्ञान ग्रानंदकी तरंगोंका स्पर्श करके ग्राचार्य श्री कु दकु द देवने ज्ञान ग्रीर ग्रानंदके स्वरूपका विस्तारसे वर्णन किया । इस तरह ज्ञानाधिकारमें ग्राचायदेवने ग्रपने ग्रापने प्रविनाभावी सहज सुखको साथ कानके स्वरूपका स्पष्ट वर्एन किया । इस ही ज्ञानस्वभावकी दृष्टिमें सर्वहित निहित है, ग्रतः गानके स्वरूपका स्पष्ट वर्एन किया । इस ही ज्ञानस्वभावकी दृष्टिमें सर्वहित निहित है, ग्रतः यह परमार्थ ज्ञानाधिकार हम सबको शिवस्वरूप होग्रो ।

धर्मस्वरूपताका अवधारए— अब यह पूर्ण धारणा करते हैं कि मैं ही साक्षात् धर्म-स्वरूप हूं, धर्ममूर्ति हूं । इसीको प्रक्रियापूर्वक वर्णन करेंगे । संसारी जीवने जो अब तक दुःख उठाया उसका मूलभाव केवल परस्पृहा है—परकी ग्राशा वाञ्छा तृष्णा है । धन ग्राहारादि भिन्न सत्ता वाले अचेतन पदार्थ, पुत्र मित्रादि बंधनबद्ध चेतन पदार्थ और शरीर अचेतन पदार्थ-ये तो प्रकट पर हैं, इनमें व्यर्थ वाञ्छाका फल संसारपरिभ्रमण है । इनसे हटकर अब निज ग्रात्मप्रदेशोंमें देखो क्या-क्या पर नाच रहा है ? मैं एक घ्रुव ज्ञानस्वाभावी द्रव्य हूं, जो अघ्रुव है वह मैं नहीं, रागादि परिणाम औपाधिक हैं और ग्रघ्युव हैं, ग्रतः परक्षायोपशमिक ज्ञानादि कर्म क्षयोपशमाधीन हैं, ग्रतः ग्रघ्युव है वह भी पर है । केवलज्ञान भी क्षणिक परिणति है, ग्रतः इन सबसे उपयोग हटाकर एक निज घ्रुव ज्ञानस्वभावी शुद्ध द्रव्यमें उपयोग करना चाहिये । इस ही शुद्धोपयोगके प्रसादसे परपदार्थकी निःस्पृहता प्रकट होती है । इस प्रकार ग्रब विस किस ही प्रकारसे अर्थात् बड़े पुरुषार्थसे जिस प्रकार बने उस ही उपलम्भके यत्नसे

### प्रवचनसार प्रवचन

शुद्धोपयोगका ग्रवलोवन किया, जिसके प्रसादसे परनिःस्पृहताकी साधना हुई, सो ५रनिःपृहता पाकर ग्रात्मामें ही वृद्धिगत व स्थित जो पारमेश्वरी प्रवृत्ति है ज्ञाताद्रष्टारूप रिथति है उसे प्राप्त करता हुग्रा, कृतकृत्यताको प्राप्त करके बिल्कुल ग्रनाकुल होता हुग्रा ग्रपनेमें ही ग्रभिन्न होने पर भी विकल्पजालवश उठते हुए भेदने उनकी वासनाको नष्ट किया, मेरे ग्रब यही व्यपस्थित है। जो धर्मस्वरूप है वह ही साक्षात् मैं हूं। क्योंकि मैं धर्म ग्रर्थात् स्वभावसे ग्रति-रिक्त कुछ भी नहीं हूं, इस ही बातको ध्वनित करते हैं---

जो गिट्टदमोह दिट्ठी ग्रागमकुसलो विराग चरियम्मि ।

ग्रब्भुट्टिदो महप्पा धम्मोत्ति विसेसिदो समगो ॥ ६२॥

निर्मोह ज्ञानीको धर्मरूपता—जिसने प्रथम शुद्ध ग्रात्मदेवकी प्रतीति गुणको भक्ति करके उनसे प्राप्त किये वचनों ढारा वस्तुस्वरूपका निर्णंय किया ग्रौर सात तत्त्वोंके श्रद्धानरूप व्यवहार सम्यक्त्वके ग्रभेदग्राही उपयोगसे निजशुद्धात्माकी रुचिरूप निश्चयोन्मुखतया सम्यक्त्व परिणामसे परिणति पाई, वह नियमसे दर्शन मोहको विनष्ट करता है, सो नष्ट कर दिया है, दर्शनमोहको जिसने ऐसा ग्रंतरात्मा ग्रागमकुशल होता है । वीतराग सर्वज्ञ ढारा प्रणीत ग्रागम का जिसे ग्रभ्यास है ग्रौर निज शुद्धात्माकी रुचि हैं, वह उपाधिरहित सहज ज्ञानके स्वसंवेदन में कुशल ही है, ग्रतः वस्तुतः सम्यग्दृष्टि ही ग्रागमकुशल हो पाता है । ऐसा सम्यन्दृष्टि, सम्य-ग्जानी बत समिति ग्रादि बहिरङ्ग चारित्रमें रहकर निज शुद्ध ग्रात्मामें निश्चित परिएति करता है । सो इस प्रकार वीतराग चारित्रमें भले प्रकार उद्यमी हुग्रा महात्मा स्वयं धर्म है, ऐसा ग्रधर्मरूप संसारको पार करने वालोंने दिखाया है ।

स्वसावदृष्टिमें धर्मविकास— ग्रहो ! यह ग्रात्मा स्वयं धर्मरूप है । ग्राहा !! यह तो मेरा मनोरथ ही ग्रंतरङ्ग भाव ही है । यह धर्म नया कहीसे पैदा नहीं करना है, क्योंकि मेरा धर्म कहीं बाहर नही है । वह यही ग्रन्तरमें है, किन्तु उसका घात करने वाली यदि कुछ है तो वह बाह्य पदार्थमें मोह करनेकी दृष्टि मात्र ही है । सो वह कुदृष्टि ग्रात्मज्ञान द्वारा दूर हुई, नष्ट हुई । यह ग्रात्मज्ञान पूर्ण ग्रास्तिक्यसे भरा हुग्रा है, क्योंकि जिनेन्द्रदेव द्वारा प्रणीत ग्रागम के विधिपूर्वक ग्रम्याससे इस ग्रात्मज्ञानकी पुष्टि भी हुई है । इस तरह ग्रात्मज्ञान द्वारा यह मोहदृष्टि नष्ट हुई ग्रौर ग्रब ग्रागे यह, कुद्दृष्टि कभी भी नहीं हो सकेगी । कोईसा भी बाह्य ग्रर्थ मुफ्तमें त्रिकाल भी प्रवेश नहीं पा सकता । वस्तुकी स्वतः ही ऐसी व्यवस्था है तब मोह एक कल्पनामात्र ही है । परवस्तु कोई भी ग्रपनी नहीं हो सकती । तब व्यर्थके ही हुभावसे स्वभाव रूप महाधन दबा हुग्रा है, ग्रौर ग्रात्मन् पवित्र ज्ञानानंदमय होकर भी मूढता कर रहा है, नरजन्म खो रहा है । ग्रपने धर्मभावको पहिचान । यह धर्म–ज्ञानरवभाव ग्रनादिसे रुममें ही

प्रकाशमान है, इरुपर दृष्टि देते ही सारा मोह ग्रज्ञान भाग जाता है । ग्रहो ! यह मैं ग्रात्मा स्वयं धर्मरूप हूं, सो ग्रब मैं इसके उपयोग द्वारा जीवन पाता हुग्रा स्वयं धर्मरूप होकर समस्त विघ्नबाधावोंसे रहित सदा ही ऐसे धर्मभावमय ज्ञाताद्रष्टारूप निष्कंप ठहरा रहूं । ज्यादा विस्तारसे क्या ? करनेसे हो काम सरेगा, ग्रतः दृढ़तासे ज्ञाताद्रष्टाकी स्थितिस्वरूप धर्ममय रहूं । ग्रात्मलाभका स्वस्तिवाद—यह धर्मका पुण्य दर्शन जैनेन्द्र परमागमकी सेवासे हुग्रा है । सो इस जैनेन्द्र-भागवत-परमागम शब्दब्रह्मको मेरा नमस्कार हो, भक्तिभाव सहित मेरा सर्व समर्पण हो ग्रौर ग्रागमसेवामूलक हुए ग्रात्मतत्त्वोपलम्भके लिये स्वस्ति हो, जिसके प्रसाद से ग्रनादिकालसे बढ़ मोहभाव जो मेरे सर्वसंकटोंका मूल था, वह शीघ्र नष्ट हो गया । मोह-भावके विनाश होनेपर सहज ज्ञान निरुपाधि शुद्धात्म संवेदनसे ग्रतिरिक्त कोई वैभव नहीं है, ग्रन्य सब वलेश ही क्लेश हैं । वह द्रव्य धन्य है, वह प्रदेश धन्य है, वह परिणति धन्य है, वह भाव धन्य है जहाँ मोहका ग्रभाव हुग्रा । परपदार्थोंमें सम्बन्ध मानने, कुछ परिणति करनेकी वृद्धि ही बड़े संकट हुए, मेरे ही मात्र भ्रमसे मैंने विपदावोंका पहाड़ ढोया ।

प्रात्माका स्वतंत्र ग्रोर सत्य स्वरूप— सुखका यह उपाय तो बड़ा सरल है, स्वतंत्र है, सत्य है, इसके पता बिना ही सारी भ्रमणा हुई । ग्रब पता पाया कि सर्व पदार्थ भिन्न हैं, कोई किसीकी परिएति नहीं करता, मैं मिथ्यात्ववश पहिले परका करने वाला हूं, इस मान्यता मात्रको ही करता रहा, परका तो मैं कुछ कर भी न सकता था। मैं परमें कुछ कर ही नहीं रहा, न कर सकूंगा ग्रौर न मेरे परमें करनेको ही कुछ है। मैंने धर्मभावके दर्शन किये। इसकी हठभावनाके प्रसादसे शुद्धोपयोग उदय हुग्रा। ग्रहो ! ग्रहा ! यह तो शुद्धोपयोग स्वयं वीतराग चारित्रात्मक है। मैं तो बड़ा ही सुलभा हुग्रा निकला। ग्रन्य कोई खटपट ही मेरे करनेको नहीं है। मेरा ज्ञानस्वभाव स्वयं रागादिके परिहार स्वभावको लिये हुए है, इस ज्ञान-स्वभावको दृढ़तासे उपयोगमें स्थिर करे रहना ही काम रह गया है, यही स्थिति वीतराग चारित्रकी है। इस वीतरागन।रित्रात्मक शुद्धोपयोगके लिये स्वस्ति हो, जिसके प्रसादसे यह मैं ग्रात्मा स्वयं धर्मस्वरूप हो गया।

स्वात्मोपलब्धिका कार्यक्रम इस प्रकार प्रथम साधारए परिचय द्वारा ही देव शास्त्र गुरुका परिचय पाकर इनकी ग्राराधनासे वस्तुके स्वरूपको समफ्रें, उसको विशेष जाननेके लिये ग्रागमका ग्रभ्यास करें । ग्रागमाभ्यासके फलमें निरुपाधि ग्रनादि ग्रनंत ज्ञायकस्वभावकी ग्रारा-धना करें, जिसके फलस्वरूप स्वतः रागादिके उपयोगकी परिणति दूर होकर विशुद्ध चैतन्य-स्वभावका उपयोग होगा, उससे विशुद्ध चैतन्यका ग्रनुभवन होगा । चैतन्यानुभवके द्वारा सम्य-ग्दर्शनके परिएगामको पाता हुग्रा ग्रंतरात्मा दर्शनमोहका ग्रभाव कर देता है, जिससे धर्मभाव का साक्षात् मिलन होता रहता है । इस तरह शुद्धोपयोगको प्राप्त करके यह ग्रात्मा स्वयं धर्म

## प्रवचनसार प्रवचन

रूप होता है । सो इस उपयोगको ज्ञेयस्वरूप ज्ञानतत्त्वमें विलीन करके ग्रात्मा सहज शोभाय-मान सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्रकी एकता स्वरूप महालक्ष्मीको प्राप्त करेगा ही । मुक्त ग्रवस्थामें निरुपराग शुद्धात्माके ग्रनुभवरूप धर्मकी यह पूर्एा स्थिति सदृश परिएाममान होते हुए भी सतत बनी रहेगी । सर्वोच्च ग्रानन्द व ज्ञान तथा साथ ही परद्रव्यसे ग्रत्यन्त निर्लेप ग्रवस्थान यहाँ ही है । मुमुक्षुवोंके मोक्षमार्गका ग्रंत यहाँ ही है ग्रर्थात् उस स्वमार्गसे चलते-चलते ग्रंतमें जिस मंजिलपर पहुंचता है, जिसके बाद पूर्एा कृतकृत्यता है, कुछ भी करनेको नहीं रहा, वह परि-णमन यहां ही है । हे शुद्ध चैतन्य देव ! जयवंत होग्रो । हे निज शुद्ध चैतन्य देव ! इस ही शुद्ध परिणमनसे परिणमकर स्वभाव व पर्यायमें ग्रनुरूपता करो ।

# म्राघ्यात्मयोगी सिद्धान्तन्यायसाहित्य शास्त्री, न्यायतीर्थ पूज्य श्री गुरुवर्य्य मनोहर जी वर्णी "श्रीमत्सहजानन्द महाराज" द्वारा जयपुर नगरमें सन् १९४३ ई० के वर्षायोगमें किये हुये प्रवचनों ढारा "प्रवचनसार प्रवचन तृतीय भाग" का सन् १९७४ ई० में यह ढितीय संशोधित संस्करण

सम्पन्न हुन्रा।

॥ प्रवचनसार प्रवचन तृतीय भाग समाप्त ॥

